Printed by Ramchandra Yesu Shedge, at the 'Nirnaya Sagar' Press, 26-28, Kolbhat Street, Bombay 2.

Published by Dhirajial Vrajdas Sanklia, a. A., ll. a., Advocate at Khakhar Building, C. P. Tank, Bombay 4.

#### EDITORS' NOTE.

The publication of this great work, the Anu Bhashya together with the commentary Prakasha thereon by Shri Purushottamaji, the erudite Acharya of Vallabha Sampradaya, and the Rashmi on both of these by Goswami Shri Gopeshvarji, who flourished in the nineteenth century and who is known to have written various books and commentaries on Shuddhadwaita Philosophy and allied subjects, was undertaken under the auspices of the Trust of the Late Sheth Gordhandas Soondardas Mulji Jetha, by Mr. Mulchandra Tulsidas Telivalla. He began to publish these from the Third Adhyaya of Anu Bhashya, and published in February 1926, the First Pada of the said Adhyaya. The reader is referred to the introduction of the said Pada in which a short history is given of the author and the literature on the Anu Bhashya available in the Shuddhadwaita Sampradaya.

He published the Second and Third Padas of the Third Adhyaya, and the reader is referred to the Preface of the Third Pada published on 27-4-1927, in which is established the connection of Shri Krishnachandraji with the great work. By the impenetrable will of God, the Editor, Mr. Telivalla, died suddenly on 26-6-1927, to the utter dismay and consternation of us, his friends and collaborators.

Through extreme diffidence, and with the consent of the Trustees of Sheth Gordhandas Soondardas Trust, we took upon ourselves to continue the work left incomplete by our colleague. We are thankful to the Almighty for removing all difficulties and putting facilities in our way of completing this stupendous task.

In the middle of the task, we were deprived of the help of one of our colleagues, the late Mr. Gordhandas Pragji of the Editorial Staff of the Bomtay Samachar. His enthusiasm and rigidity of purpose are still present in our minds. We may frankly mention that Shastri Kalyanji Kanji of Gondal has been chiefly instumental in getting the work carried through the Press. He deserves our thanks, and the Sampradaya will always remain indebted to him for this.

It was our intention to provide the reader with the comparative views of the different Bhashyakaras on the various Adhikaranas of the Brahma Sutras, which have been so lucidly given by Goswami Shri Purushottamaji, and with a view to have them in the Introduction to this publication, we requested Prof. G. H. Bhatt, M. A., Professor of Sanskrit in the Baroda College, to take up the work, and he readily undertook to do it. Unfortunately, on account of other engagements, he could not find time to do it. We, however, wish that he may be able to do this as an Introduction to the Translation of the Anu Bhashya, which he has undertaken under the Gaekwar Oriental Series. In these circumstances and in view of the daily growing scarcity of paper and printing materials, we have thought it fit to give as Preface to this work the very clear analysis of the Adhikaranas made by Goswami Shri Purushottamaji himself in his Adhikaranamala, and to complete this work, without further delay,

We are thankful to H. H. Goswami Shri Gokulnathaji Maharaja of Bombay, for his favour of co-operation and consent for getting the work published, and it may be safely said that the present work sees the light of day through his good offices with the Trustees, and chiefly with the late Mr. Lalji Naranji, one of the Trustees.

Thus by the grace of God we have been able to complete the work left unfinished by our friend the late Mr. Mulchandra Telivalla, and we offer this fruit of our labour of love at the Lotus Feet of Lord Shri Krishna.

Bombay, 31st May 1942. Dhirajlal Vrajdas Sankalia. Jamnadas Kanjee. Hiralal Mooljee. Purushottam Kanjee. . ।य नमः।

# वेदान्ताधिकरणमार्ला ।

## श्रीपुरुषोत्तमविरचिता ।

### प्रथमोध्यायः।

श्रीवारुकुष्णमाचार्यान् त्रभून् श्रीविडलेश्वरान् । व्यासाचार्यास्तद्वचांसि प्रणमामि पुनः पुनः ॥ भाष्यप्रकाशे विस्तीर्णोर्योवगन्तुं न शक्यते । सर्वेरतोर्ये सङ्गृद्ध न्यायमारा वितन्यते ॥ २ ॥

तत्र ताबद् व्यासचरणेरज्ञजनानुम्रहार्थं सर्ववेदार्यरूपस त्रखणः खरूपसाधनफठमतान्तरनिराकरणमेदेन चतुर्धा विचारोत्र शास्त्र कियते । तत्र सर्ववेदार्यरूपं त्रखेवेति ज्ञापयितुं चतुर्वक्षण्यां
तत्सम्बन्धि सर्व विचारितम् । तत्र प्रयमेष्ट्यायं सर्वेषां वेदान्तानां त्रखण्येव समन्वयः, वेदार्थनिश्चयश्च वेदान्तविचाराधीन इति सर्वोधि वेदो त्रखण्येव प्रमाणिनित्युक्तम् । द्वितीये च श्रुतीन्यं
परस्परिविरोधपरिहारेण विरुद्धस्र्वतिनां दूर्यणेन च त्रखेव प्रमायमिति निर्णातम् । ततस्तृतीयेन्तरङ्गं
चहिरङ्गं च साधनं सोपकरणं, विचारितम् । ततश्चतुर्ये फलप्राधिप्रकारस्त्रदन्त्रभवप्रकारो त्रखेव च
फलमिति निर्णातमिति ज्ञास्त्रार्थसङ्गद्धः ।

तत्र प्रथमेध्याये सर्वेषां वेदान्तानां ब्रह्मणि समन्वयश्चतुर्भिः पादैर्वक्तव्यः । तत्रासन्दिरघेषु वेदान्तवाक्येषु विचारासधारात्सन्दिरधान्येव निर्णेतव्यानि । तानि चतुर्षा, कार्यप्रतिपादकानि, अन्तर्यामित्रतिपादकानि, उपास्यरूपप्रतिपादकानि प्रकीर्णकानि चेत्यतथात्वारः पादाः ।

्तत्र प्रथमपादे ब्रह्मसम्यन्धिविचारं प्रतिज्ञाय ब्रह्म छक्षयित्वा ततः कार्यवाक्यानि विचारितानि ।

तत्र प्रथमे एकस्त्रेत्रे जिज्ञासाधिकरणे पडक्कैरेव वेदार्थनिश्वयस संभवादस्यन्त निश्चयस तपःप्रमृतिभिरेव संभवादस्य कि वेदान्तविचारेणसाञ्चक्ष, ऋषिभिर्नानाशालाणं कृतस्वात्त्रक्ष्यले सुद्धिद्दोपान्यन्दानां संदेद्दसम्भवे विज्ञवारणार्थं विचारशास कर्तव्यम् । तत्र ययपि 'सर्वे वेदा यत्पद्मामनन्ति' इति, 'वेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्य' इत्यादिश्चतित्तस्र्वतिमर्गश्चेव सर्वेवदार्थः, तथापीदं वाक्य वेदान्ते श्चतं 'त त्वीपितपदं पुरुषं प्रच्छामी'ति, पुरुषद्भता त्य तत्रैव श्चता, विदान्तविज्ञानसुनिश्चितायों इतिवाक्येन वेदान्तानामर्थनिश्चायकत्वं च तत्रैव श्चतम्, अत इदानीं तपामप्रमृतिमामसंभवाद्वेदान्तविचारेणेव वेदार्यरूपकृत्वस्रूपनिश्चय इस्तिसंधाय महासंविचारः श्रीवादरावणाचार्यः प्रस्तुत इस्तुक्तम् । अतोश्चिमणि यान्यिकरणानि शास्रसमाप्तिपर्यन्तं तानि सर्वाण्यस्यैव विषय इति तेपामस्य च विषयविषयिनावः संगतिरिक्षि घोषितम् ॥ १ ॥

९ प्रत्ये अस्तिन् प्रतिपाध को वियत इति प्रस्तावनाया वक्तव्यमावारक प्रकासकागम् । साधारणवद्योधको य सार-मुद्धरेत तदयेक्षया श्रीमदण्यभाव्यकानावरीः वो श्रीपुरमोत्तमचर्णे बण्डमान्याधिकरणतो सारमात्र चण्ण्य अधिकरणमात्रा रचितातिव सैतासामि अन्यप्रतिपायनियमतकात्र मुद्रापितास्ति । सा ययपि वेजीबाजगढितै, ससोष्य प्रयक् मुद्रितासित तथापि विद्युवविक्सरार्थे पुनर्मुद्रान्यते इति न मोपास्यकृतिरिति विदाउँवन्तु विद्वाय ।

ततो द्वितीये एकसूत्रे जन्मायधिकर्णे मध किंटक्षणकं किंप्रमाणकं चेलाकाङ्घायां जगदुत्ततिक्षितिकारणं मधीत सुत्रोधेन टक्षितम् । ततींशान्तरेण वेदरूपशाक्षप्रमाणकं मधीरसुक्तम् । तेन कर्नुरूपं निमित्ततया सिध्यति ॥ २ ॥

ततस्त्रतीये एकसूत्रे समन्वयाधिकरणे मद्य जगतः कर्तृ निर्मितं चेति चेत्, किं जगतः समवापीलाशङ्कायामनारोपितानागन्तुकरूपेण समद्यगमाद्रखेव जगतः समवायीति निर्णीतम् । तेनाभित्रनिर्मितोपादानवादोस्मिन् शास्त्र इति पोधितम् ॥ ३ ॥

प्वं त्रिस्ट्रया महाणे विज्ञासा महाठक्षणं तद्विचारसः कर्तव्यता च साधिता । ये पुनः कर्तृत्वे वैपम्याद्यो दोषाः, समयायित्वे च विक्रतत्वादयः, ते सर्वेष्ठिमाध्याये परिहर्तव्याः, विचारकर्तव्यतायाः अतिज्ञातत्वात् । तत्र सथिदानन्दरूपत्वसः महाणः स्वरूपठक्षणत्वारम्त्रोंकं कार्यठक्षणं विष्वप्यतुगतं वृक्तव्यम्, अन्यया ठक्षणेऽज्याप्तिप्रसङ्गात् । अन्यत्रश्च निवारणीयम्, अन्ययातिव्यातिष्रसङ्गात् । असंभरश्च निवारणीयः ।

तत्र द्राम्यामधिकरणाम्यां सद्रपे तहक्षणं योजितम् । अतःपरं चिद्रपेऽच्याप्तिनिवारणाय प्रकृतिपरमाण्वादावितव्याप्तिनिवारणाय च चतुर्थे सप्तसूत्रमीक्षत्यधिकरणमारम्यते । तत्र प्रथमसन्त्रे 'यतो वाचो निवर्तनो'इत्यादिश्चत्या ब्रह्मणः सर्वव्यवहारातीतत्वेन सर्वप्रमाणागोचरतया तज्ज्ञानासंभवाद्विचारो व्यर्थ इत्याशक्ष्य, महा सर्ववेदान्तप्रतिपाधम्, 'सरेव सोम्येदमप्र आसीत्' इत्युपकम्य, 'तदैक्षत', 'बहु स्यां प्रजायेय' इत्यनेनेक्षणस्य बहुभवनस्य च श्रावणात् । अतः स्रुष्टेः पूर्वभन्यवहार्थत्वेषि तदनन्तरं तत्कर्तृत्वेन तदुपादानत्वेन च व्यवहार्थत्वं श्रत्योच्यत इति तया तज्ज्ञानस्य संभवातिहचारो न व्यर्थ इति घोषितम् । ईक्षणकर्तृत्वेन चेतने तस्मिन् पूर्वोक्तरुक्षण-समन्वयाचिद्रपे रुक्षणान्याप्तिरपि परिहृता । तेनैव प्रकृतिपरमाण्वादावतिन्याप्तिरपि निवारिता. असंभवश्च निवारितः । ततो द्वितीयसुत्रे तसेक्षणकर्तुरात्मश्चरवाच्याद्वास्त्राकृतगुणवत्त्वं निवारितम् । ततस्तृतीये तदुपासकस्य मोक्षरूपफठकथनादिष तिन्नवारितम् । ततश्चत्रधै जगद्रद्वेयत्वस्थाकथनादिष तित्रवारितम् । एवं चतुःसुत्र्यां कार्यविधिमुखेन तिद्वेचार उक्तः। ततोत्रे जिल्लन्यां कार्यनिषेधमुखेन तद्विचार्यते, निषेषथ प्रठयात्मकः । तत्र पश्चमे खाप्ययस्त्रे जीवसप्रिर्मेश्वसंवन्धेनोच्यते । सा च मोक्षमित्रापि जाग्रदादिवत्कर्मसंवन्धरहितेति प्रत्यत्तस्या । सा च ससंवन्धेनेव जायत इति भगवतस्तत्कर्तृत्वम् । ततः पष्टे मोक्षदशायां जीवस्य भगवतुत्वत्वं अत्योक्तम् । तत्र मैत्रेयीत्राह्मण आदिमध्यावसानेषु त्रह्मण एव बोधनात् तदातृत्वं त्रह्मण एवेति वोधितम् । ततः सप्तमे सर्वप्रलये महीवावशिष्यत इति श्रुत्या बोध्यते । अतः प्रलयो महाकर्तक एवेति बोधितम् । एवमनेनाधिकरणेन चित्खरूपे कार्यच्छापयोजनादच्यातिः परिहता । चित्खरूप-लगोपनात्मकलादावतिन्याप्तिरपि परिहृता ॥ ४ ॥

ततः पञ्चमेष्टस्त्र आनन्दमयाधिकरण शानन्दे ठक्षणयोजनेन तत्राव्याक्षिः परिहियते । तत्र मपमस्त्रेत्रेतिरोपेण पुनःकथनरूपादम्यासादानन्दमयस्य महत्तं स्वापितम् । तत्र मधमवर्णके शानन्दसाधितोग्यासः शन्दतञ्च । द्वितीयवर्णके तु 'तस्येष एव शारीर आत्मा वः पूर्वसेशितः वाक्याम्यास उक्तः । एवमम्यासेन मयद्भवाहाद्वेदे साधिते आनन्दमयस्य महत्त्वम् । यथा पूर्वतन्ने यजसम्यासात्कर्मणस्तद्वत् । ततो द्वितीयस्त्रेत्रे मयदो विकाराधैत्वादानन्दमयस्य न महास्विमित स्वार्गनाश्चल्लं, मयटः प्राचुर्यार्थकत्वावं मयद्प्रसंयेनामद्यत्वं वक्तं शक्यत इलंशान्तरेण समाहितम् । ततस्वृतीये स्ट्रंचे आनन्दजनकत्वेन तत्कारणत्वान्मयटो विकारार्थलं निवारितम् । ततस्वृत्येस्ट्रंचे सिसं ज्ञानंभितिमचे योर्थ उक्तः स एव संपूर्णे प्रपाटके प्रपद्य गीयते, अत आनन्दमयो ब्रह्मेवेति निर्णातम् । ततः पुनरिमया चतुःस्ट्रच्यायमेवार्थो निषेषसुखेन निर्णायते । तत्र प्रथमेन जीवस्थानन्दमयत्वं निराक्षियते, जीवे निरङ्गाजगत्कर्तृत्वादिरूपस्य माहात्त्यस्थानुपप्यमानत्वात् । द्वितीये 'वानन्दीभवती'त्वादिना जीवस्थानन्दनियत्वयुज्यते, न त्वानन्दत्वम्, अतो मेदन्यपदेशादि जीवस्य नानन्दमयत्विनित्वक्तम् । ततस्तृतीये 'सोकामयते'तिचेतन्यमस्य मामस्य जडायां प्रकृतावनुपप्यमानत्वात्वात्यापि नानन्दमयीत्युज्यते । ततस्तृतीये 'सोकामयते'तिचेतन्यमस्य मामस्य जडायां प्रकृतावनुपप्यमानत्वात्वात्वात्यात्वि होतः, तेन जीवापक्षया उत्कृष्ट एवानन्दमयो, न तु जीवादपक्ष्यः । ततस्त्वत्वयास्य ज्ञावत्वत्वप्यस्य मामस्य न्वयत्विनित्वतः । एवं चतुःस्ट्रच्यां जीवजडनियेवमुखेनानन्दमयो विचारितः । एवं चतुःस्ट्रच्यां जीवजडनियेवमुखेनानन्दमये विचारितः । एवं चतुःस्ट्रच्यां जीवजडनियेवमुखेनानन्दमये विचारितः । एवं चतुःस्वय्यात्वात्व्यापित्र एवस्यित्वानन्दियं स्विदानन्तियः परिकृताः । जीवजडवोनिवार्यादित्व परिकृत्यास्य व्यवस्तिसानन्दिपं रक्षणसमन्वयात्वात्वात्वयासिः परिकृताः । जीवजडवोनिवारणावतिव्यापित्र एवसिक्तरणच्यातिः श्वर्यम्भवन्तिवारणवात्वात्वयातिः । ५ ।।

ततः प्रष्ठे द्विस्त्रेनेन्तस्तद्धर्माधिकरणे आदिलान्तरक्ष्यन्तश्च विद्यमानो हिएमयः पुरुष उदिलादिक्रवधर्मापदेशाङ्गवैनेस्युक्तम् । ततो द्वितीयसूच्चे 'यमादिलो न वेदे'तिश्वलादिलाद्वेदनिर्देशेनापि तस्य महत्त्वं स्थापितम् । तदज्ञाने सति, यदि तस्य महत्त्वं न विचार्येत तदा, तदज्ञाने सति, यदि तस्य महत्त्वं न विचार्येत तदा, तदज्ञाने सति, 'स यश्चायं पुरुषे यश्चायावादिले स एकः स य एवंविदि'त्युक्त्वात्रे 'एतमानन्दमयमात्मानुपसङ्कानं मती'त्यनेन श्रावितं तद्विदोक्षरसायुक्यं परमहामात्मित्र नोपपद्यते । तस्माद्वेतुतागर्भया प्रसंगसंगन्त्रेतिहृष्तारितम् ।

किंच, अयं जन्मदिस्त्रस्थिचारः सर्वसाधिनविचारस मृङ्म् । तत्राघे 'फल्मत उपरत्ते'-रिखनेन सर्वफल्दाता भगवानेवेति वक्तव्यम् । ततोष्ठे चतुर्वेध्याये निपेधस्रकेन प्रतीकोपासना, विधिमुखेनाङ्गोपासनाश्चादित्यादिमतिस्त्रे वक्तव्याः । तत्र मतान्तरोक्तरीत्या प्रतीकोपासनानाम् महापरत्वेपि तद्वाक्योक्तफल्टिसिद्धस्त्तदन्तःस्थाद्रस्यण् एवेति ज्ञापनायाङ्गोपासनानां महापरत्वे तद्वक्त-नवान्तरफल्टं तत्कतुत्वस्त्यं सुरूपं फल्टं च मगवत एवेति ज्ञापनाय चाप्येतद् वोध्यम् ॥ ६ ॥

ततः सप्तम एकस्त्रेचे तिष्ठिङ्गाधिकरणे, अष्टम एकस्त्र्चोनिदेचाधिकरणे च भग्नम्भणे आकाश्रमणादिशन्दैः नवैनेन्यते, निरङ्क्ष्यनगत्कारणलरूपम्बल्झिदिति निचारितम्। तेन पूर्वोक्तल्झणेतिन्यासिदोपः परिविधत इति पूर्वोक्तर्यमृतमिदमधिकरणद्वयम् । पश्रमायधिकरणद्वये प्रस्पष्ठतसंदैद्दनिरासः, सत्तमायधिकरणेषु सु प्रकृतिकृतसदेद्दनिरास इति निशेषः, प्रकृतिमस्यपेदेन शन्दस्य द्विनिधसादिति । पृष्ठायधिकरणत्रयस्य निषयनाभ्यान्युद्धीयनियास्यान्युक्तानि । तेन कर्माङ्गोपासनास्वपि अबेन फल्टस्म, तज्ज्ञानैनैव च कर्मणो वीर्यनतस्यमित्यपि वीषितम् । तेन प्रसङ्गोपि संगतिः ॥ ७ ॥ ८ ॥

ततो नवमे चतुःसूत्रे ज्योतिश्वरणाधिकरणे 'गय यदितः परो दिवो ज्योतिर्दाज्यत' इतिवानये ज्योतिःशन्देन प्रदेवीन्यत इति निर्णातम् । तत्र प्रथमसूत्रे 'एतावानस महिमे'तिमप्रे भूतात्मकानां चरणानां मह्यधर्मत्वाञ्योतिःशच्देन महीनोच्यत इति निर्णातम् । ततो द्वितीयस्य प्रतासंदर्भारमे गायत्रीक्ष्नद् एवोच्यत इति न चरणानां मह्यधर्मतिषि स्वांश्रेनाधद्वांशान्तरेण समाहितम् । मगवित चेतोर्पणार्थं संदर्भोदी गायत्री मस्तुता, तयोपासने मह्यदर्शनं मयतीति तस्माहृतम् एव पादाः, न गायन्या इस्युक्तम् । ततस्तृतिषे गायत्रीक्ष्नदे । ह शच्दरूपम्, भूतप्रथिवीशितिहृदयान्यर्थरूपणि । तेषां शच्दरूपम्वः गादा इस्युक्तम् । ततश्चतुर्थस्त्रचे यवप्येवं पादानां मह्यपर्यत्वमायाति, तथापि 'दतावानि'तिमध्रे 'दिवी'ति समया पादानां धुठोकाधारत्वक्रयने विवक्षितस्य ज्योतिपत्वदाधारत्वसुक्तम् । 'अय् यदतः परी दिव' इतिपत्रमयानाधारत्वक्रयने विवक्षितस्य ज्योतिपत्वदाधारत्वसुक्तम् । 'अय् यदतः परी दिव' इतिपत्रमयानाधारत्वक्रयन् इस्युपदेशमेदाश्योतिर्व महत्वस्याद्वम् प्रवादाश्यति देवेव' इतिपत्रमयानाधारत्वक्रयत्वाच्यं मह्यति। न विरुप्यते, तयात्राप्रापिति व दोष इति समाहितम् । तस्ताद्व ज्योतिःशच्दवाच्यं मह्यति निर्णातम् । यपि पूर्वाधिकरण-प्यापेत ज्योतिःशच्दस्य मह्यवाचकत्वमायाति, तथाप्यत्र प्रकरणस्य ज्वितस्य समावत्वस्य प्रविधिकरणान्वतिः । पत्नान्या अपि पादस्यद्वारं प्रविदिवद्या अपि मह्यरा इत्यपि शोधितम् ॥ १॥ । । तेन सामान्यविश्वेषमावः पूर्वाधिकरणसङ्गतिः । पत्नेनान्या अपि पादस्यद्वारं प्रविदिवद्या अपि मह्यरा इत्यपि शोधितम् ॥ १॥ ॥

ततो दशमे चतुःस्त्रेनुगमाधिकरणे कौशीतिकत्रात्वणस्य इन्द्रप्रतर्दनसंवादे 'प्राणोहमस्सि प्रजासे त्यादिनो स्थमानः प्राणी बहीन, नासन्यो, नापि जीनः, तस्य बहात्वाङ्गीकार एव चाक्योक्तः पदार्थसंगतिरत्युक्तम् । तद्वपपादितं च भाष्ये । ततो द्वितीयसूत्रे वक्तेन्द्रेण प्रतर्दनं प्रति स्वात्मेव प्राणत्वेनोपदिश्यत इति न तस मधयोधकत्यमिति स्वांशेनाशक्व, ततोशान्तरेण समाधानायास्मिन् प्रकरणे बद्धसंबन्ध एव सूयातुपरुग्यते, तस्मादत्र प्रतिपाद्यः प्राणः परमारमेत्येर्व श्रतिपादितम् । ततस्त्रतीये यदि प्रद्येवात्र श्रतिपायं तदा 'मामेव विजानीही'तिस्वारमोपदेशस्य का गतिरित्याशङ्कायामयमुपदेशः शास्त्रदृष्ट्या, न तु लोकदृष्ट्या । शास्त्रे च ब्रह्मज्ञाने सति ज्ञातुर्वसामेदेन सर्वभाव उच्यते । यथा श्रुखन्तरे नामदेवस्य सर्वात्मभाव उच्यते, 'तद्वैतत्प्रयद्विपिवीमदेव' इलादिना, तद्वदत्रापि ज्ञानेन ब्रह्मासमानात्स्वसोपासत्वेनोपदेश इत्युक्तम् । तत्रश्चत्रथे नन्नसिन्त्रकरणे जीववर्षा मुख्यप्राणयभीय सूर्यास उपदिश्यन्त इति नास ब्रह्मशकरणत्विमिति सत्रात्रेनाशक्कांत्रान्तरेण समाधानमाह । यदि जीवत्राणत्रहाणां धर्मदर्शनात्रयाणां मुख्यत्वं स्वीक्रियेतः तथा सत्यपासनात्रयप्रसङ्घाद्धाक्यभेद आपधेत । स तु हुष्ट इति न युक्तः । तथा सित योष्ट जीवधर्माणां प्राणधर्माणां चोपदेशः, सोत्र जीवस्य त्रह्माश्रितत्वात्, प्राणस्य ह्न तद्योगात् । तस्मात्ते सर्वे बद्यमर्ग एवेति प्राणी बद्धेवेति प्रतिपादितस् । इदं चाधिकरणं पूर्वोक्तसर्वनिगमनार्थस् । इदं यगा तथा भाष्यप्रकाशादवगन्तव्यम् । भाष्ये तु चिदचित्संश्ठेपनिवारणार्थमित्यकम् । महावादे केवळसीव महाणी जगत्कारणत्वेच चिदचिच्छरीसपेक्षाराहित्यादिति । तेन न पुनरुक्तिदोषः । कार्यप्रतिपादनद्वारा नाक्यानां स्तरूपपरत्वं नवस्त्रप्यधिकरणेषु स्पष्टम् ॥ १० ॥

इति श्रीवछुभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीताम्यरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ

वेदान्ताधिकरणमालायां प्रथमाध्यायस्य प्रथमः पादः॥

् एवं प्रथमपादे कार्यप्रतिपादकानां वाक्यानां महाणि समन्वयो विचारितः । प्रकृतिप्रत्ययं-भेदेन शब्दस्यान्यपरत्वसदेहे तिववारणं च कृतम् । अतःपरं द्वितीयादिष्वर्थसंदेहो निवारणीयः । जीवजडतत्सग्रदायभेदेनार्थसः त्रैविष्यात् । तत्र द्वितीयपादे जीवपुरःसरेणार्थसंदेहो निवारणीयः । अन्तर्यामित्रतिपादकानां वाक्यानां महाणि समन्वयो वक्तन्यः । तेन पादानामेककार्यत्वं संगतिः ।

तत्र प्रथमे चतुःस्त्रे सर्वेत्र प्रसिद्धोपदेशाधिकरणे छान्दोग्यस्या शाण्डिल्यविद्या विचार्यते । तत्रास्यां विचार्या 'मनोमयः प्राण्यसाः' इसनेन विज्ञानमयस्य जीवस्य मनोमयत्यादिवर्म-वैशिष्टेये तैरेन च धर्मः कर्तृत्वनिर्वाहाह्र्षणो जगत्कर्तृत्वमि नोपप्यत इत्याशह्रायां, जीवस्य प्रस्तिनेपासनं निवार्यं, सर्वेदेदान्तप्रसिद्धस्य मसण् एनोपदेशाह्र्रसेनाप्रोच्यत इति प्रथमसूत्रे अक्षेपनिवारणादाक्षेपीधिकरणसगितिरत्युक्तम् । ततो द्वितीयस्त्रत्रेत्यां विचार्यां फठत्वेन विचित्रता ये गुणास्त्रेषां प्राप्तिमंगवत्त्वरूप्तयान्त् तत्रसत्त्वत्य प्रणास्त्रेषां प्राप्तिमंगवत्त्वरूप्तयान्त्रत्यत्य प्रणास्त्रेषां प्राप्तिमंगवत्त्वरूप्तयान्त्रत्यत्य ज्ञानस्त्र प्राप्तिकानन्द्रत्वेन निराकारत्वादिप नात्रं जीव उच्यते, किंतु बहुवेत्सुक्तम् । ततस्तुरिये मस्त्राप्त ध्रयत्वेन प्राप्तदेवन च व्यपदिक्यते, जीवस्तु प्राप्तत्वेन प्राप्तवेन च व्यपदिक्यते इस्तुक्तम् । तेनात्रान्तवर्गीमृत्तु बहुवोच्यत इति साधितम् ॥ १॥

ततो द्वितीये चतुःस्त्रे दाञ्दविद्योपाधिकरणे वानिशाखास्यं 'यथा ब्रीहिर्व यवो वे'त्यादिनिपयवाक्यमुपन्यस्य, तत्रान्तरात्मन्युक्तो हिरण्मयः पुरुषो न जीवः, किंतु ब्रह्मेत् वे'त्यादिनिपयवाक्यमुपन्यस्य, तत्रान्तरात्मन्युक्तो हिरण्मयः पुरुषो न जीवः, किंतु ब्रह्मेत् इस्तेनोक्ताद्धिरण्मयत्वरुष्यादिर्युक्तम् । ततो द्वितीये स्त्रेत्रे ईश्वरः सर्वभृतानां हृदेशेर्जुन विष्ठती'ति गीतास्मृतेरिष हृदेशे वर्तमानस्य ब्रह्मित्वक्तम् । ततस्तृतीयस्त्रेत्रे व्यापकस्येश्वरसात्ये हृदयसाने स्थितस्कृतस्य हृदयसाने स्थितस्कृतस्य महत्त्रेत्रे । हृदयं निद्धर्यासने कृते ब्रह्म व्यापकस्य वात्राद्याच्यापतिरिति । तस्माद्वस्य स्थानत्वयुच्यते । अत्य त्याद्यस्य सर्वन्तेक्ष्तरत्यात्र्यायापतिरिति । तस्माद्वस्य स्थानत्वयुच्यते । अत्य त्याद्यस्य सर्वन्तेक्ष्तर्यात्रक्षायाच्यापतिरिति । तस्माद्वस्य स्वाप्त्रक्षायाच्यापतिरिति । तस्माद्वस्य स्वाप्त्रक्षायाच्यापतिरिति । तस्माद्वस्य स्वाप्त्रक्षायाच्यापतिरिति । तस्माद्वस्य सर्वेद्वस्य सर्वयस्य सर्वस्य सर्वस

ततस्तृतीये द्विस्त्रे अत्ता चराचरेख्यधिकरणे 'यस मद्य च क्षत्रं चे'तिकाठकवाक्योकं मद्यक्षप्रावृत्वं न वीवस्, किंतु मद्यण एवेति निर्वातित् । तत्र प्रथमसूत्रे चराचरमृत्णं हेतुः, चरो मृत्युत्परं कसाप्यचात्यम्, मद्यक्षप्राणं संप्रधमानानां मोगः साधितः, सर्वेरुपत्यात्मकं वैशेष्यं च । द्वितीयसूत्रे च प्रकरणं हेतुः । तथा च जीवाश्रक्यमोगस्य चराचरस्य महणरुपाडिहारस्य वाक्यस्य मद्यप्रकरणपिडतस्यावात्रोक्तं मद्येवेति सिच्यति । मोक्षापेक्षिमग्रस्वत्रप्रणानामुत्कमणामावेन्तान्तः प्रकर्ते क्यादन्तर्यामित्वम् सिद्धम् पूर्वीधिकरणे मद्यणो जीवविष्ठस्यस्य मोगसो-कत्वातस्याधनायात्रोपोद्यतेनानन्दरुपाद्यश्चेष्यास्यपन्नवीवसाहान्येन भोगो विचातितः, अन्तर्यामि-धर्मविचारसेव प्रकृतस्यादिति ॥ ३ ॥

ततश्चतुर्थे द्विसूत्रे गुहां प्रविद्याविद्यायिकरणे 'ऋतं पियन्ता'विति काठकवाषयं विषयत्वेनोपन्यसात्र जीवहर्य नोज्यते, किंतु जीवनवणी उज्येते । अत्र जीवनवणोरेव प्रतिपाय-त्वदर्शनात् । इतः पूर्व 'येगं प्रेते विचिकित्सा'इति 'अन्यत्र धर्मा'दिति वाक्यहर्येन तयोरेव गृष्टत्वा-दिति पूर्वसूत्र उक्तम् । ततो द्वितीयसूत्रे पूर्वप्रकरणोक्तविशेषणयठाद्य्यत्र जीवनहणी एवोच्येते इति सामितम् । पूर्वीधिकरणोक्तमब्रस्वस्त्रभोगोत्रैवेतिज्ञापनार्थम् । तेनासुत्रसङ्गः संगतिः ॥ ४ ॥

ततः पश्चमे पश्चसूत्र अन्तर उपपत्तिरत्यधिकरणे छान्दोग्ये उपकोसङ्ग्वियासं 'य एपोक्षिण पुरुगे दश्यत'द्तिवान्यं विषयत्वेनोपन्यस्य अक्षिप्रस्य महत्वं निर्धारितम् । तत्र प्रथमसूत्र आर्पदर्शनसोपप्यमानत्वात्र तत्र प्रतिविष्यस्य महत्वेनोपासना विषयिते, किंतु मश्चैवेत्रक्तम् । ततो द्वितीयस्त्रे सर्वद्योकस्य मामवामनयनहरास्थानदिन्यपदेशात्तरेय साधितम् । ततस्तृतीयेऽभृतादिपदक्षमादिण्यपदेशात्तरेय साधितम् । ततस्तृतीयेऽभृतादिपदक्षमादिण्यपद्यात्रित्वस्य । तत्वाधितम् । ततः पश्चमसूत्रे वीयो निवारितः । एवं चात्र पश्चसूत्र्यां स्थानमाद्यात्रस्यादिह्रं वैशेष्यं योधितम् । वश्वस्थितस्य भोगस्तु वाजिनां मण्डद्यमाद्यणे प्रतिद्धः । एवमधिकरणत्रयेण भोगदोषासंसर्गदितुम्तं वैशेष्यमश्चित्रस्य सुरुगसान्त्वर्णमित्वं च विचारितम् ॥ ५ ॥

ततः पष्टे त्रिसूत्रे अन्तर्याभ्याधिकरणे दृहदारण्यकस्यमन्तर्याभिप्राद्यणं विषयवाक्यलेनोपन्यस्तम् । अन्तर्यामी सर्वेत्रेकः, अयवाधिदैवादिस्यन्दमेदादिस्रः, तत्तदिममानी जीवो वेस्ताश्रह्यः
प्रथमसूत्रे पृथिव्यादीनां तदिममानिनां च ये धर्मास्त्रेषं भगवत्प्रयुक्तस्यवोधनाद्दन्तर्यामी सर्वत्र
भगवानेवेति निर्णातम् । आधिदैवादिसन्द्रोपि स एवेति च । ततो द्वित्तीयसूत्रेऽन्तर्यामी
म्मावादे न प्रसिद्धः, जीवम्माज्ञानामेव प्रसिद्धत्वात् । ततोऽन्तर्यामी साङ्ख्यपरिकित्पितः
कथिद्मविष्यतीत्वाश्रद्धः, नात्र साङ्ख्यमत्तर्यः, तद्धर्माणामनिष्ठापात्, अतोऽन्तर्यामी भगवानेविति
मम्मवादिसद् इत्युक्तम् । तत्तरसृत्तीयसूत्रेऽन्तर्यामी जीवो न संभवति, काण्वशाखायां 'यो विज्ञाने
तिष्ठ'न्नित माध्यन्दिनीयशाखायां च य जास्मिति तिष्ठ'न्नितिवाक्यान्यां जीवादेदस्य शावणादित्युक्तम् ।
जिस्मितिषक्रतेष्यास्त्रिकरेन्त्रनिवानाद्वस्त्रत्योपोद्याते पर्वनियमनं विचारितम् । गुहाप्रविष्टावित्रमिकरणे
प्रतिगृहं मिन्नतया प्रवेशादन्तर्यामिणां नेदे प्राप्ते तद्मावाय तस्वैक्यमत्र साधितम् । तेन
रूपमेदादिक्रोप्येक एवान्तर्यामी नामेस्यक्तं भवति ॥ ६ ॥

ततोऽष्टमे नवसूत्रे वैश्वानराधिकरणे पूर्वाधिकरणोक्तं रूपं साईख्यसिद्धकार्येश्वरस्य कतो न ? अक्षरपरमपुरुषयोर्भेदाभेदौ च कथिमत्याकाङ्मायां, छान्दोग्यस्यां वैश्वानरिवद्यां विषयवाङ्यस्वे-नोपन्यस. रूपस निसत्वं विरुद्धधर्मात्रयत्वं च तत्रोपोद्धातेन विचारितम् । तत्र प्रथमसञ्जे वैश्वानरशब्दवाच्यो हिरण्यगर्भादिः परमात्मा वेति संग्रये. हिरण्यगर्भादिवोषकसाधारणशब्दाद्यो विशेषः प्रदिशमात्रसैवाभितो विगतमानत्वरूषः, बस्मादित्युक्तम् । ततो द्वितीयसूत्रे 'केचित्स्व-देहान्तर्हृदयावकार्यं इत्यादिसमृत्युक्तस्यानुमापकत्वम् । अतः प्रादेशमात्रो द्युमूर्धत्वादिविशिष्टः परमात्मेवेत्यक्तम् । ततस्तृतीयस्त्रचे नतु प्रादेशमात्रस्यसा वैश्वानस्पदस्य मगवत्परत्वं निर्णेतुं न शक्यम् . 'अहं वैश्वानरो मृत्वे'ति जाउराशिपरत्वसापि स्मरणात् , समानश्रकरण 'एप वा अशिवेंश्वानर' इत्यन्निसमिन्याहारेण श्रावणाद् भगवदिभृतित्वाच । अत्राप्यनेः 'हृदयं गार्हपत्य' इत्यादिना त्रेतामिकल्पनआवणात् पुरुपेऽन्तः प्रतिष्ठितत्वश्रावणाच् न भगवत्परत्वं शक्यवचनमिति सर्गाशेनाज्ञञ्च नात्र भगवत्परत्वं निपेद्धं शक्यम्, भगवतो भोकृत्वं वक्तुं श्रुताविष्टदृषुपदेशाजाठरे द्यमर्थत्वादिधर्माणामसंभवाच । नच तदुपासनार्थमिति गृङ्खम्, वाजसनेथिभिः पुरुपत्वस्य श्रावणादित्येवमंशान्तरेण समाहितम् । तस्माद्रैश्वानरः परमारमैव । ततश्चलुर्थे उक्तहेत्स्य एव जाठरोऽप्रिदेवतारूपोप्रिश्च न संभवतीत्युक्तम् । एवं चतुर्भिः सुत्रैवैश्वानरस्य बहात्वं निर्णीतम् । ततोप्रिमेः पञ्चिमः सूत्रेस्तस्य परिमाणं विचार्यते, त्रहिलवादिनिवृत्त्वर्थम् । तत्र पञ्चम जैमिनिमतेन परिमाणनिरोपपरिहारमाह, व्यापकस्य प्रादेशमात्रत्वं कल्पनां विना साक्षादपि संमवति, यथाकाश्रस । तथा च 'शादेशमात्रमभिविमान'मित्यत्र शान्दक्रमादर्थकमो वलिष्ठ इति जैमिनेराशयो योधितः । ततः पष्टे निराकारमेव ब्रह्म मायाजवनिकाच्छन्नं विष्णवादिदेवताधिष्ठितेन प्रकाकारेणा-भिष्यक्तः पुरुषियोऽन्तर्वामी, न तु स्वामाविकत्तस्याकार इस्प्रस्पयस्य मततुक्तम् । ततः सप्तमेऽजुस्पृतिवशान्पुरुपाकारो 'यद्यद्विया त उद्गाय विभावयन्ति तत्तद्वपुः प्रणयसे सद्वग्रह्मये'-तिस्पृतेः साधकानुग्रहार्थमिति वादरिमतमुक्तम् । ततोष्टमे पूर्वोक्तं नियतपरिमाणवादवोषकं जिमिनिमतं तदेकदेशिनो, न तस्रेतिवोधनार्थं पुनर्जेमिनिमतमाह । श्रुतौ 'प्रादेशमात्रमिह वै देवा' इत्यारम्य अभिसंपादयिष्यामी'तिकथनात्सम्पत्तिनिमत्तं प्रादेशमात्रत्वम्, न तु वास्तवमिति तदाश्य उक्तः । ततो नवमे 'आमनन्ति चैनमस्मि'वितिसूत्र 'एनं वैश्वानरमस्मिन्सूर्धचिबुकान्तराहे' जावालाः समामनन्ति 'एपीन्यक्त' इत्यादिना । तस्मात्प्रादेशमात्र एव व्यापकः, अतो वस्तुमावादेव विरुद्धधर्माश्रय इति वैश्वानरो भगवानेवेति खसिद्धान्त उक्तः । एवमस्मिन्यादे स्थितिरूपकार्यनिर्वाः हार्थमन्तर्थामित्रतिपादकानि वाक्यानि विचारितानि ॥ ८॥

इति श्रीवहःभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीताम्बरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ । वेदान्ताधिकरणमाठायां प्रथमाध्यायस्य द्वितीयः पादः॥

अतःपरं मोक्षदातृत्वार्यमुपास्यरुपतिपादकानि वाक्यान्यस्मिन्पादे विचार्यन्ते, साधनाध्याये ग्रुणोपसंहारपादे ततन्मार्गमेदेनोपासनाया एव साधनत्वेन वक्ष्यमाणत्वात् ।

तत्र प्रथमे सप्तसूत्रे चुभ्वाद्यधिकरणे 'अस्मिन् बाँः प्रथिनी'तिमुण्डकवाक्यं विषयत्वे-गोपन्यस, तत्र किं साह्यप्रसिद्धं प्रधानमुच्यते, त्रख वेति संग्रेथे, प्रधानुं निरस महैनेति साम्यते । तत्र प्रथमसूत्रे खराब्दो हेतुलेन, स च श्रुतिस्य'सात्मान'मिसात्मराब्दस्य वाचकः । तया च शुम्बादीनां भारत्वं तदा साद्यदि तेषां सुत्रे भणिगणवत् प्रोतत्वं स्यात्, न तु तथा, तेषां कार्यतयैतदात्मकत्वेनैतत्त्वरूपान्तःपातित्वात् । न च सेतुत्वेन साधनत्ववोधनात्फलरूपत्वामावे सित न ब्रह्मलिमिति शुक्तम् । 'अष्टतस्य सेतुरित्यत्र पष्टयाऽमेदयोपकत्वेन फलरूपत्वानपायात् । तस्माद् द्युग्वाद्यायतनं प्रक्षेत्र । प्रक्षणो व्यापकत्वन्युत्पादनं तु पूर्वमन्ने 'ठक्ष्यं सर्वगतं चेवे'त्यनेन प्रक्षणः सर्वगतलकथनात् तद्वोधनार्थमित्युक्तम् । ततो द्वितीयस्त्रे नतु भवतु मद्यत्वं तथापि तज्ज्ञानेन सर्वविज्ञानसोपन्नान्तत्वाद्न्यवाग्विमोकः कयं संगत इत्याश्रह्म, ब्रह्मणि मक्तोपस्प्यत्वं वक्तं शरूपस जीवस पूर्वमन्ने त्रहाणि योजनसोक्तत्वात् तस निरध्यस्तत्वरूपं मुक्तत्वमन्यवाग्विमोकेन बोध्यत इति तद्षि संगच्छत इत्युक्तम् । ततस्तृतीयसूत्रे एतस्रकरणे जडधर्मवाहत्यस जडदशन्तस्य चोक्तत्वादत्र प्रधानमेवाङ्गीकार्यमित्याग्रङ्गा, तद्दोधकानां निःसंदिग्धानां धर्माणाम-दर्शनाद्वस्वीधकानामात्मसर्वज्ञानन्दरूपादिशब्दानां निःसंदिग्धानां दर्शनात्र प्रधानमङ्गीकर्त् शक्यम् किंतु परमालैवेत्युक्तम् । ततश्चतुर्थसूत्रे तर्दि जडजीवविशिष्टः साह्यवादोत्रास्त्विलाशस्त्र तद्वाचकनिःसंदिग्धश्रन्दाभावात् न जीवो, नापि प्रधानम्, किंतु सर्वज्ञस्वादीनां श्रध्यभाणां निःसंदिग्धानां दर्शनाद्रखेव । ततः पश्चमस्द्रत्रे 'तमेवैकं जानयात्मान'मिति श्रधणि ज्ञानकर्मत्वस्य जीवे ज्ञानकर्तृत्वस वोधनेन भेदच्यपदेशात् न जीवपात्वं तस्येत्युक्तम् । ततः प्रष्ठे सन्ने अस्य वाक्यस्य ब्रह्मप्रकरणपठितत्वादिष न जीवपरत्विमत्युक्तम् । ततः सप्तमे सुन्ने 'द्वा सुपर्णा'वितिश्रती परमारमनः त्रसीरे स्थितिमात्रं प्रकाशकत्वं च श्रान्यते, जीवस्य तु कर्गफलमोगोपीतिः स्थित्यदनान्यां वद्यजीवौ पृथगेव निर्णायेते । तस्मादपीदं ब्रह्मवाक्यमेव, नृ तु श्रधानजीवसंदेहात्ः साञ्चयरमिति निर्णीतम् । तेन पूर्वपादोक्तमन्तर्यामिरूपमपि व्यापकत्वसर्वात्मकत्वादिगुणविशिष्टमेवोपासनीयमिति साधितम् । अत्र शरधतुन्यायश्रावणात्पृथगुपासनं ज्ञानमार्गीयाणामपि कर्तव्यत्वेन बोधितम् ॥१॥

ततो द्वितीय द्विस्त्रे सूमाधिकरणे 'यो वै सूमा तत्सुख'मिति छान्दोगयस्यसम्तर्कुमारनारदसंवादगतं वाक्यं विषयत्वनोषन्यस्य, तत्र वाहुत्यं सुपुतिश्च गोच्यते किंतु महौनेति सामितम् ।
तत्र प्रथमसूत्रे सुपुतेः सकाशादाधिन्यस्य 'स एवाधसादि'लादिना चोधनात् सुल्यवृत्यात्पश्चन्दपरिष्रदृसंभवाद् महाणः सर्वशब्दवाचकरनेन भाववाचकशब्दानामि महापरत्वसंभवावं मूमा
भगवानेवेत्युक्तस् । ततो द्वितीयस्त्रे 'वान्यत्पश्यती'लादिनोक्ता अन्या दर्शनाद्यो धर्मा
अप्याविभेते परिसन् भगवित तदर्शनेन तदैक्याचदिवभागाद्वा तदेकतानतायां संभवन्तीति -भूमा
प्रविति साधितम् । तेन निस्तित्यध्यानन्दरूप एवान्तर्यान्युपास्य इति पृथगपि भक्तिमार्गावैस्तास्य
इति सुद्वस्य प्रसङ्गाद्वीधतम् ॥ २ ॥

ततस्तृतीये त्रिस्त्रेत्रे अक्षराधिकरणे वृहदारण्यकस्यभितद्वे तदक्षरं गागीं तिवाक्यं विषयत्वेनोपन्यस्य, स्त्रवृद्धयेनाञ्चया पृथित्यावम्यरान्तधारकत्वेनाक्षरस्य महात्वं सापितम् । ततस्तृतीये स्त्रेत्रे तस्य प्रशासनस्य जीवधर्मत्वच्याष्ट्रत्याक्षरज्ञानफळशेषनेन च महात्वम् । अत्र च पृथेपादेऽदश्यताधिकरणेन विचारितस्याक्षरस्य विकद्धधर्मत्ववोधनमिति द्विद्धरोपोद्धातः संगतिः । अक्षरोपासनं च ज्ञानमागीयाणां केपाधिनसुरुयम्, 'वे त्वक्षरमनिर्देश्य'मिलादिगीतावाक्यात् । मिलामाणीत्वणां त्वस्रद्धानमङ्गत्वेन प्रविद्यतीत्वयो 'अक्षरिचया'मिलत्र वाच्यम् । तेनेदं मार्गद्वयोपयोगीति तदुमयोरन्तरं प्रसङ्गत उक्तम् । तेनात्र क्षमनियामिका प्रसङ्गः सङ्गतिः ॥ ३ ॥

ततश्चतुर्थ एकस्त्र ईक्षतिकर्माधिकरणे प्रश्नोपनियस्त्रमप्रश्रस्यंभेतद्वे सत्यकाम परं चापरं च व्रह्म यदोङ्कार' इतिवाक्यं विषयत्वेनोपन्यस्य, अत्र घ्येयः परमात्मेव, न तु विराह, ब्रह्मा वा । परात्तरं पुरिशयं पुरुषमीक्षत' इतिवाक्यशेषे ईक्षतिकर्मत्वेन जीवधनादक्षरात्तरस्यवोक्तत्वात् । अत्र घ्यानविषयस्येक्षतिकर्मत्वप्रतिपादनेनोपासनानां फलं साक्षात्कार इत्यत्यनेन साधितम् । तेन् प्रसङ्गः संगतिरिति वोधितम् ॥ ४ ॥

ततः पश्चमे अष्टसन्त्रे दहराधिकरणे 'अय यदिदमस्मिन् महापुरे दहरं पण्डरीकं वेरमे'त्यादि छान्दोग्यस्यं वाक्यं विषयत्वेनोपन्यस्य, तत्र दहरशब्दवाच्य आकाशः परमारमेव न जीव, इति , निर्णीयते । तत्र प्रथमसूत्रे उक्तछान्दोग्यवाक्ये वस्यमाणेभ्यो , हेतभ्यो दहरः परमारमेवेत्युक्तम् । ततो द्वितीयसूत्रे 'यथा सुवर्णनिधि निहितमक्षेत्रज्ञा . उपर्युपरि सञ्चरन्तोषि न विदुः एवमेवेमाः सर्वाः प्रजा अहरहर्गेच्छन्य एतं ब्रह्मलोकं न विन्दन्ती स्विनेनोक्तं प्रजाशब्दवाच्यानां जीवानां यद महारोके गमनं सा गतिः 'एप आत्मापहतपाप्मा सत्यसङ्कल' इत्यत्रापहतपाप्मत्वादिविशिष्ट आत्मशब्दः पूर्वोक्तो ब्रह्मलोकशब्दश्च ताम्यां हेतुम्यां दहरः परमात्मेव । न च जीवपरमात्मनोस्ततो भेदाभावात्त्वप्रदशायामज्ञानकत्पितानामेव बद्धलोकगमनमात्मशंब्दश्च जीवसाधारण इति न ताम्यां परमात्मसिद्धिरिति शङ्काम । अत्र हि प्रजानां बहालोके गच्छन्तीनां 'अनतेन प्रत्युहा' इति विशेषणं द्दयते । तदर्थस्त अनृतेन पिहितत्वम् । 'अनृतापिधाना' इतिश्रसन्तरे तथादर्शनात् । तच सप्रसी 'सुखमहमसाप्सम् , न किञ्चिदवेदिप'मिखसुभवस्तासां प्रजानामज्ञत्वं साधयति, न त्वज्ञानकल्पितत्वम अज्ञानकल्पितत्वे सति ब्रह्मलोकगतिर्न संगच्छते. तथापहतपाप्मत्वादिविशेषणादात्मशब्दश्च न संगच्छते. अतो गतिशब्दयोर्बहापरत्वाइहरः परमारसेव । कि च, अत्र 'तद्य इहारमानमन्त्रविद्य व्रजन्ती 'त्यारमाज्ञानं लोकक्षयहेत् त्वेनोच्यते । यद्यारमा ब्रह्माभिन्नः खाज्ञानं न स्यात्। अत इदमज्ञानं जीवस्य ब्रह्मभिन्नत्वं एवमपहतपाप्मत्वादिविशेषणान्यप्यात्मशब्दस्य ब्रह्मपरले ठिङ्गमिति प्रागेवोक्तम् । अतो दहरः

एवमगहत्वापा-पत्वादिवयपणान्य-वास्तवस्य मक्ष्यस्य । एक्षानात प्राण्वाक्तम् । जता दहरः परमात्मेवति साधितम् । ततः वृत्तीयस्त्रप्रं यं आत्मा सेतुर्विष्ठतिः र्वतिश्वतेः वर्वकोकवियास्त्रवास्त्रम् सार्धनीमृय संसारमात्रापत्रप्राप्तस्य स्वत्येकाशायस्य सार्धमीमृय संसारमात्राप्राप्तस्य स्वत्येकाशायस्य सहिमक्ष्यत्वात् तस्य महिन्नो विरुद्धभमोश्रयत्वरूपत्वा श्रीयशोदादिमात्त्वविद्युक्तरूष्य रहरः परमात्मेवेखुक्तम् । तत्रश्चतुर्थे आकाशशब्दवान्यत्वप्रसिद्धेरपद्वतपाप्तत्वादिप्रसिद्धः प्रकरणोक्तवर्व- परमात्मेवेखुक्तम् । एवं चतुःस्वच्या विधिष्ठसेन दहरस्य परमात्मवं विचारितम् ।

अतः परमप्रिमचतुःसूत्र्येतरिषेषमुखेन तस्यैन परमात्मत्वं पुनः साधयति । ततः पञ्चमे अस्मिन् प्रकरण आदिम्प्यानसानेषु सम्बसादादिश्वन्दैर्जीनस्य परामर्शानीन एन दहर् इति सूत्राग्ने-माश्रङ्का, जीवे जगदाधारत्वादेरसंमवात् स न दहर् इत्युक्तम् । ततः पष्ट एतदन्तरसुक्त इन्द्रप्रजा-पतिप्रकरणे जीनस्यैनास्ताभयत्वादिरुपणोक्तत्यात्रापि स एन पराष्ट्रयतामिति सूत्राश्चेनाश्रङ्का, तत्र प्रजापतिरुपदेशसम्य आविर्मूत्मसरुपो जातः, यथा शृसिंहोपासको नृसिंहाविष्टो भवति, अतत्तर-याम्तत्वात्सर्वत्रात्मानं परयसुपदिष्टवान्, अतो न तत्र जीवः प्रकरणार्थः। अतस्तदसुरोपेनात्र जीवस्य महाभिन्नत्वं न वक्तुं अभ्यस् । तस्माहहरः परमात्मैन । ततः सप्तमे-तिह्-तत्र-जीवपरामर्शस्य क्ति ततः पष्ठे द्विस्त्रेत्रे अनुकृत्यधिकरणे 'न तत्र सूर्यो भाती'ति कठवहीस्यं वाक्यं विषयत्वेनो-दाहृत्य, लोकप्रकाशकानां सूर्योदीनां दहरांतःस्यत्वकथनात् कठवहीस्यमुक्तवाक्यं तद्विरुद्धमित्या-शक्ष, तेषां स्ततो न प्रकाशकत्वम्, किंतु भगवदनुकारित्वाद्वगवस्यकाशेनेव प्रकाशकर्त्वं सर्वत्र सर्वदेतिप्रसङ्गात्विर्णातम् । तेन जीवस्य मुक्तिदशायां तदनुकारित्वरूपमेव साम्यम्, न तु प्रमानि-स्यपि बोधितम् । अन्ययेतदित्वारस्यात्र निष्ययोजनत्वापचेरिति ॥ ६ ॥

ततः सप्तमे द्विस्त्रुञे दान्दादेव प्रमित इत्यधिकरणे कठवछीष्टमाहुप्रमात्रवाक्यं विषय-त्वेनोदाहृत्याहुप्रमात्रस्य भूतभव्येशानत्वं शन्दादेव प्रमीयते इति प्रथमसूज्ञे निर्णातस् । द्वितीये च तस्य तत्र खितिर्मनुष्याणामधिकारार्येति निर्णातम् । अत्रापि प्रसङ्ग एव सङ्गतिः । इदं च जीवस्य गुक्तिदशायां त्रद्वाविर्मायेन विरुद्धपर्माश्रयत्वे फठिष्यति ॥ ७ ॥

करणं वदन वेदो देवानामधिकारं वदेत् । देवाश्च जन्या इति वेदार्थज्ञानसमये तेपाममावाद , जमी चात्माश्रय इति कर्मकर्तृणां ज्ञातृत्वेन वक्तुमशक्यत्वात् कर्मकर्तृविरोधः । वेदश्च तेषां वृत्तान्तं वदन खयं कयं नित्यो भवेत । वतो वेदानित्यत्वापादकत्वादयं देवाधिकारपक्षो न सङ्गत इति सत्रांशे-नाशक्य. अंशान्तरेण समाधिमाह. शब्दोक्ताः पदार्थाः सर्वे एवाधिदेविका भगवदवययद्भपाः, शब्द एव विद्यंते. नित्यास्तैः सह पदानां सम्बंधीपि नित्य इति न वेदस्यानित्यत्वम् । इदमेव चतुर्थेन स्चेण वक्तव्यम् । न च वैदिकपदार्थानामतिरिक्तत्वाङ्गीकोरे प्रत्यक्षविरोधः शङ्काः । इदानीमपि यजमानित्विक्प्रभृतीनां वेदादेव सपरिकरकर्मावगतेर्वृद्धव्यवहारादिना दर्शनेन वेदिकपदार्थीतरेष्विप तेनैवावगतिसम्भवात् । अतो यैर्भगवान् दृष्टस्तेषां तु तत्रैव सर्वपदार्थदर्शनातेष्वेव संकेतग्रहः, ततोर्वा-चीनानामिदानीन्तनपर्यतानां तपमानातेषु संकेतग्रहः, मगवतः सर्वातुकारित्वात् । किं च. यथा 'जमदग्रीनां पञ्चावत्त'मित्सव स्वस्मिन् जामदस्य इति प्रत्यक्षज्ञानाभावेषि परोक्षातमवो भवति. तथा वैदिकप्रपञ्चसापि परोक्षानुमवो भवसेवेति वैदिकप्रपञ्चोतिरिक्त एव । तस्मान्न ज्ञाने कर्मकर्त्वनिरोध इति सत्रद्वयेनोक्तम् । ततः पञ्चमे नन् भवत्येवं वैदिकसृष्टिरतिरिक्ता, तथापि 'यतो वा इमानि मतानि जायंते'इसादिष सहवादिरुच्यते इति तदन्तरोधेनानित्यापि सहिवेदे उच्यते इसङ्गीकार्यम् । तथा ये देवाः कर्म कुर्वति तेप्यनित्या इति च । एवं सति वेदस्य तद्वाचकत्वे शब्दार्थयोनित्यसंबंध-विरोधः, अतस्तदमावार्यमाकृतावेव संवंधो वक्तव्यः । तथासति कि जैमिनिमतद्पणेनेत्याशक्का, लोक-दृष्टिमङ्गीकृत्य तद्रीत्यापि समाधानमाह । यद्यपि सर्वत्य भगवद्रपुत्वादुत्पत्तिप्रलययोः सञ्चरप्रतिसञ्चर-रूपत्वेन वस्तुनिखत्वावाधकतया दर्शनादर्शनयोरेव निखानिखत्वपर्यवसानम् , न त वस्तुनीति न काचिदाशङ्का । तथापि छोकटएचा प्रपन्नस देवादीनां चानिस्सवाङीकारे तत्तस्प्रवाहे एव शन्द-संपंघः । ठोकेऽपि श्ररीरमङ्काप्रभृतिषु प्रवाहे एव शब्दसंबंघदर्शनात् । अतो देवादीनां तत्कर्मणां चानित्यत्वेपि तत्प्रवाहस्य नित्यत्वात् बद्धोधके वेदेपि नानित्यत्वं शक्कितं शक्यते इति । ततः प्रद्वसन्त्रे मनु यद्यपि श्रुतिविरोधपरिहारेण कर्मण्युपासने च देवानामधिकारः प्रतिपादितस्तथापि छांदोग्ये 'असी वा आदित्यो देवमध्वि'त्यादिनोक्तायां मध्विद्यायां स न सङ्गच्छते । तत्र मध्रत्वेनोपवर्ण्यमानस्यादिन त्यस्य विद्याविषयत्वात् स कमन्यमादित्यमुपासीत । एवं संवर्गविद्यादिषु वाव्यादीनां विषयंत्वात्तेषा-मप्यनिषकारो बोध्य इत्याद्यक्तम् । ततः सप्तमे 'अप्तः पुच्छस प्रथमं काण्ड'मित्यादिश्चतिष्यस्या-दीनां देवानां ज्योतिर्गणे विद्यमानत्वकथनात्तेषां च तत्र महाभोगकथनात्रावफळत्वेनोपासनायाम-धिकारो न संगत इत्येवं जैमिनिमतेनाशिक्षतम् । ततोऽष्टमे तत्परिहारमाह, वेदे हि प्रजापत्पादीनां कर्माधिकारो निरूप्यते, 'प्रजापतिरकामयत प्रजायेयेति', 'स एतमग्निहोत्रमिशुनमपश्यत्, तद्भदिते सूर्येऽज्जहोदि'त्यादिषु । तथा ज्ञानेपि श्रृयते, 'तथो यो देवानां प्रत्यबुध्यत स एव तत्तदमव'दित्या-दिषु । अत्र च मृतार्थवादः, तेन स्वार्थ प्रमाणं न सात् तदा तादशात्रिहोत्रहोमेन तादशजानेनान्य-सापि फळं न सात् । अतः कर्मणि ज्ञाने चाधिकारोयमवश्यमस्युपेयः । ये पुनस्पासात्येन तत्रोक्तास्ते मगवदंशा एव । 'न ह नै देवा अश्वन्ति न पिवन्ती'खनशनतादिरुपाछिंगात् । इदं च पूर्वमेव साधितम् , तथापि जैमिनिमतनिराकरणाय पुनरुक्तम् । एवमप्टभिः स्त्रैदेवानामधिकारो वेदनित्यत्वं च प्रसङ्गानिर्णातम् ॥ ८॥

आदित्यानामिति पाठः । २. विषयतया देवानामधिकार इति पाठः ।

ततो नवमे पश्चसत्रे रागस्येत्यधिकरणे शद्राणां महाविद्यायामधिकारोत्त्रसङ्गानिराकृतः। तत्र प्रथमसन्त्रे छांदोग्यस्था संवर्गविद्या विषयखेनोपन्यस्ता । तत्र च जानश्रति 'हा कद्वे'सेवं संबोध्य पश्चात संवर्गविद्योपदिष्टा । तस्माज्ञातिश्रद्रस्याप्यधिकार इत्याशङ्कायामः. नात्र शद्रसन्दी जातिवाची, किंत ग्रचा आद्रवतीति शद्ध इति यागिकः । अतो योगेन जानश्रतेर्मत्सित्वं योधयति । तेन पूर्व धिकारः पश्चाचोपसरणेन मत्सरत्यागे निवीपदेश इति नात्र जातिशहरत्याप्यधिकार इत्यक्तम् । ततो द्वितीयसूचे जानश्रतिजातेः श्रतायनुक्तत्वात् योगापेक्षया च रुद्धेः प्रयलत्वादत्र श्रद्रशब्दी रुढ एव सन् जानश्रतिजाति घोषयतीति जातिशद्रसाप्यधिकारोस्त्विसाशद्वायां जानश्रतेः क्षत्रियत्व-मत्तरत्र प्रकरणान्तरे काक्षसेनिपदादवगम्यते । कक्षा स्पर्धास्थानं सेना रथा यसेति कक्षसेनस्तस्था-पत्यं काक्षसेनिरिति क्षत्रियलिङ्गात । यद्यपि तत् त्रकरणान्तरम् , तथापि छन्दौगानां द्विरात्रे 'एतेन वै चैत्ररथं कापेया अयाजय'त्रितिश्रवणातु 'समानान्ययानां समानान्यया एव याजका भवन्ती'ति कापेयसंबंधेन काक्षसेनेः क्षत्रियस्वमवगतम् । अतो ठिङ्गवठादस्य क्षत्रियस्वावगतेः जानश्रतेः जाति-र्निर्धार्यते । तस्मानातिरादस्य नाधिकारः । यत्र परम्परितमद्यविद्यायामपि नाधिकारस्तत्र साक्षाद्वद्य-विद्यायां त शक्कित्मिप न शक्यते इत्युक्तम् । ततस्तृतीये श्रीतेषु साधनेषु सर्वत्रीपनयनसंस्कारपरा-मशीच्छ्रेरे च तदमानान्नाधिकार इत्यक्तम् । ततश्चत्रथै 'सत्यकामो ह जानाल' इत्यत्र जावाले शंद्र-त्वाभावनिर्धारण एव गौतमेन तस्मिन शिष्यभावः प्रवर्तितः । तस्मादपि जातिश्रद्रस्य नाधिकार इत्युक्तम् । ततः पञ्चमे शुद्रस्य वेदे श्रवणाध्ययनार्धज्ञानानां निषेधशावणात् स्मृतिप्वपि वेदाक्षर-विचारेण ग्रद्भस पातकथनाच नाधिकार इत्युक्तम् । एविनदं प्रासङ्किकमधिकरणद्वयम् ॥ ९ ॥

तती ददामे एकसूत्रे कम्पनाधिकरणे कठवछीर्ष 'यदिदं किच जगत् सर्व'मितिवाक्यं विपयलेगोदाहर्स, किमब्रेंद्रः प्राणी ब्रह्म वा निरूप्यते इति संदेहे, प्राणेंद्रो निवार्य, सर्वजगत्कंपना-देतोबंद्येवात्रोच्यते इति निर्धारितम् । तेनावतारदशायामपि मगवतो दण्डपाणित्ववोधनाय तत्र जीवानां सत्रतये च मगवत इदं कार्यं प्रसङ्केनावसरेण या विचारितम् ॥ १० ॥

तत एकाददो एकसूत्रे ज्योतिर्दर्शनाधिकरणे दहानिवास्यं 'परं ज्योतिरुपसंपये'तिनाक्यं विषयत्वेनोपन्यस, ज्योतिराज्येन महाभृतरुपं ज्योतिरुपतं, उत महा विति संदेहे, महाभृतरुपं ज्योतिर्निवार्थ, संपत्तिरुपाद्दर्शनाद्ववेवात्र निरुप्यते इति प्रसङ्घादिचारितम् । तत्त्रयोजनं तृपसंपत्त-व्यत्वोपसंपन्नस्वरुपामिनिष्पादकत्वपूर्वनाक्यगतहृदयत्वोत्तरवाक्यगतसत्यपदोक्तमत्वार्धतिनियामकत्व-रुपाणां चतुर्णां पर्माणां निष्कर्षार्थत्वात्र ज्योतिव्याणां वर्त्वणां प्रमाणां निष्कर्षार्थत्वात्र ज्योतिव्याणां वर्त्वणां प्रमाणां निष्कर्षार्थत्वात्र ज्योतिव्याणां वर्त्वणां प्रमाणां निष्कर्षार्थत्वात्र ज्योतिव्याणां वर्त्वणां प्रमाणां निष्कर्षार्थत्वात्र ज्योतिव्याणां वर्त्वणां यात्रार्थता ॥ ११ ॥

तती द्वादशे एकस्त्रेऽर्थान्तरच्यपदेशाधिकरणे छांदीग्यसमातिष्यंभाकाशो व नाम नामरूपयोर्निवृद्धितं तिवाक्यं विषयत्वेनोपन्यस्म, तत्र मृताकाशो त्रव वेति संदेहे, भूताकाशस्य यद्म-योजनं वासुवननं तस्माद्भित्तस्य प्रयोजनस्य नामरूपनिर्वाहकत्वरूपस्य कथनाद्, त्रव्यादिश्वतीनां च कथनाद्, त्रवेवाकाश्च इत्युक्तम् । तेनान्यवाचकपदवाच्यस्य यत्रैव तद्धर्मातिरिक्तधर्मकथनं तत्रान्यवाचकपदस्य व्रह्मपरत्विमिति न्यायवोधकमिद्रमधिकरणमिति प्रसङ्गादुक्तम् । अतो न तद्धर्माधिकरणदिना गतार्थता ॥ १२ ॥

तंतस्त्रीयोदशे द्विसूत्रे सुप्रस्थित्कांत्योरित्यधिकरणे बृहदारण्यकसं ज्योतिर्वाह्यणं शारी-रमाहाणं चेत्यभयं विषयत्वेनोषन्यस्य, तयोः कि जीववाक्यत्वमुत महावाक्यत्वमिति संदेहे; उपक्रम-स्यासञ्जातविरोधत्वेन प्रावल्यात , तत्र च 'कतम आत्मे'तिप्रश्ने 'योयं विज्ञानमयः प्राणेषु हृद्यंत-ज्योंतिः प्ररूप' इति बारीरिछिङ्गात् , 'योयं विज्ञानमयः प्राणे'व्विति काण्वपाठे उपसंहारे च ताहरा-वाक्याद . यद्यपि संसारी प्रतीयते, तथापि मध्ये 'ध्यायतीवे'त्यादिसंसारिधर्मनिराकरणादुपसंहारे च 'स वा एप महानज आत्मे'तिसंसारधर्मरहितपरमेश्वरात्मवोधनादन्यैश्च हेत्सिः परमात्माभिन्नो संसारी मक्ती जीवः प्रतिपाद्यते इति पूर्वपक्षे, यदि मुक्ती जीवी ब्रह्माभेदेनात्र प्रतिपाद्यः स्यानदावस्थाभेदस्या-प्रयोजकत्वात्सप्रप्राद्यत्कांतौ च जीवं परमेश्वराच भिन्दात । प्रतिपिपादियपितेऽभेदे अवस्थया भेदक-अनस्य निष्त्रयोजनतया वैयर्थ्यत्रसङ्गात् , जाग्रत्स्वप्तयोरज्ञत्वादिवैशिष्ट्रचस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वेन सुप्रति-गरणयोस्तमोभिभवादज्ञानादिवैशिष्ट्याज्ञानेपि सोपुष्ठिकस्मरणेन सतानां सूतादिभावदर्शनेन चालुमान-सिद्धतया तत्कथनवैयर्थ्यानपायाच । अतो यत् ज्ञायमानावस्थासिद्धं भेदमनुबदति तदसंसार्थवस्था-यामपि भेदबोधनायैवातुबदति । 'यथोदकं ग्रद्धं ग्रद्धे आसिक्तं ताहगेव भवति एवं मुनेविजानत आत्मा भवति गौतमे'ति काठकेपि तथैव श्रावणात् । न च तर्ह्यपक्रमाद्यतुरोधादसंसारी परमेश्वरस-मानधर्मा जीवो वाच्चोस्त्वित शङ्काम् । उपक्रमादिष्विष तथार्थामावात् । तथाहि । उपक्रमे 'किं-ज्योतिरयं पुरुष' इति प्रकाशकप्रश्ने 'आदित्याद्यनंतरमात्मज्योति'रित्युत्तरे संसारिणः पुरुपस्य प्रकाशा-पेक्षित्वेनाप्रकाशकत्वात् 'प्रकाशक आत्मा क' इत्याशयेन पृच्छति 'कतम आत्मेति ?'। तत्र स्पष्टतया वक्तन्येप्युत्तरे याज्ञवल्क्यो 'न वदिष्ये' इति स्ताभिसंघेर्वरदानस्य चातुरोषात् श्लिष्टमेवोत्तरं दत्तवान् । अतस्ति चारे 'अत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिर्भवती'ति निगमनवाक्ये पुरमासीव स्वयंपदवाज्यः सिध्यती-त्यपक्रमगतः प्रश्नः सामान्योप्यत्तरे तत्पर एव पर्यवस्यति । तथापि श्विष्टप्रयोगात् जनकेन सोर्थः सम्यङ् न ज्ञातः, किंत्वेतावत् ज्ञातं संसारिव्यरिरिक्त आत्मा प्रकाशक इति । ततस्त्रसंदेहवारणाय प्रन्छित 'विमोक्षाय मृही'ति । तदापि पूर्वोक्तानुरोधात् 'स वा एप एतस्सिन् संप्रसादे रत्या चरित्वे'-स्यादि शिष्टमेवोत्तरं दत्तवान् । तदा सुपुषी जीवस्यासङ्गत्वे उक्तेपि जनकस्य संदेहो न निवृत्त इति प्रनमोक्षाय पृच्छति । तदा पुनरपि तथैव बदन् मत्सादिद्धांतेन स्वम्रसुपुती अवस्थे उक्त्वा, सुप्रती असङ्गादपि जीवात परमात्मानं भेदेनाह, संपरिष्वक्तस्त्रीपुंद्धान्तेन । तदापि जनकस्य प्रकाशकसंदेहोः न निवृत्त इति पुनर्मोक्षाय प्रन्छति । तदा पुनरिष छिष्टवाक्येनैवोत्तरे, पुनरिष मोक्षाय प्रमन्छ । तदा याजवल्क्यो राजो मेधावित्वाद्वीतः संसारिणो जीवस्य मरणावस्थां वदन् परमेश्वराजीवस्य भेदमाह । तदापि श्रिप्टप्रयोगात्तस संदेहो न निवृत्त इति तदानीमकामयमानस्य सद्योग्रीक्तिमाह । तत्र भन्नीव सन् मह्माप्येती'तिश्चतेः 'प्राज्ञ आत्मा मह्मेवे'ति च श्चुतेर्जीवस्य मह्ममाव एव मुक्तिः । प्राज्ञ आत्मा प्रद्वा योख्ति स एव प्रकाशकरताउयोतिपैवायं जीवः सर्व करोतीति ज्ञात्वा जनकः 'सोहं भगवते सहस्रं दंदामी'त्यक्तवान् । तदा याज्ञवल्क्यः छोकैः सर्वे शास्त्रार्थमुक्तवा 'स एप आत्मे'लादिना तमेवार्थ सप्टमक्तवान् । तदा जनको विदेहान् खात्मानं च तस्मै दत्तवान् । याज्ञवल्क्योपि तथा विद्यां समापितवान् । अत उपक्रमोपसंहारयोः परमात्मन एव प्रकृतत्वसिद्धा तस्वैव प्रकरणित्वम् न त महामानापत्तस जीनसेति तिध्यति, समातौ पत्तादिशन्देम्यम । तस्मादिदं महानाक्यमेनेति ।

अत्र पादे उपास्यरूपाण्याधाररूपाणि च विचार्यं ब्रह्मातिरिक्तानामनुकारित्वं च विचार्यं समाप्तो यत् जीवब्रह्मणोर्भेदः साधितः, तेन मुक्तिदशायामिष जीवस्यानुकारित्वमेव, तदात्मकत्वात् , न त्वत्य-न्तामेदः. सर्वया तील्यं वेति प्रसङ्काद्यपोद्धाताद्वेति विचारितम् ॥ १३ ॥

इति श्रीवछभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांबरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदांता-धिकरणमाछायां प्रथमाध्यायस्य तृतीयः पादः॥

अतीतेषु पारेषु प्रथमे कार्यरूपवाक्यानि, द्वितीये अन्तर्यामिवाक्यानि, तृतीये उपास्यरूप-वाक्यानि विचार्य, सर्वेषां वेदांतानां मञ्जणि समन्वयः मृतिपादितः। तदार्ब्यार्थे प्रकीर्णकानि वाक्यानि विचार्यते। तेषां च जीवजडसम्रदायास्मकार्यनिरूपकतया कापिरुमतश्रौतताश्रमजनकर्यं प्रकीर्णत्वमिति तद्वमनिरासायोपोदाततया तेषां विचारः।

तत्र मधमस्य सप्तस्त्रत्रस्यानुमानिकाधिकरणस्य मधमसृत्रे 'इंद्रियेग्यः परा द्यर्थो' इति काठकवाक्यं विषयत्वेनोपन्यस्य । तत्र ज्ञानकर्ममयाणि द्रशेंद्रियाणि मृतमात्रामेदमित्रा द्रशार्था मनो-बुद्धबहङ्कारमहत्तत्त्वाच्यक्तपुरुषाः साङ्क्यमतसिद्धाः पदार्थास्तत्रोच्यते इति कापिलमतमपि शौतमिति 'आतुमानिकमप्येकेपामिति चेदि'तिसृत्रांशेनाशङ्क, अंशांतरेण समाधानमाह 1 नात्र तन्मतसिद्धाः पदार्था उच्यते, किंतु पूर्वभात्मानं रथिनं विद्धी'लादिना शरीररूपकं यदुक्तं तत्रला ये स्थादि-भावेन पदार्थी निविष्टास्ते एवात्रास्मिन् वाक्ये गृह्यते । एतद्धि जीवप्रकरणम् । अत्र च तस्य मुत्तसुपायो निरूप्यते । 'योग्यं शरीरमारुख हरेः पदं गच्छे'दिति । तत्र योग्यं शरीरं रयः, आत्मा रथी, इंद्रियाणि ह्याः, बुद्धिः सार्राथः, मनः त्रग्रहः, मगवदीया विषयाः, तेषां ह्यानामात्मरूपाः सम्यक्तेन भावितत्वात् । बुद्धेरात्मा ब्रह्मविषयं विज्ञानं तन्महत्तत्त्वेनोच्यते । अव्यक्तं तु भगवत्क्व-वैन, पुरुषस्तु भगवानेवेति प्रश्ववाद एवात्र सिध्यति, न साङ्क्यमतम् । यतोत्रे 'एए सर्वेषु भृतेषु गृहीत्मा न प्रकाशते । दश्यते त्वस्यया बुद्धा सूक्ष्मया सूक्ष्मदर्शिभि'रितिमञ्जेणात्मदर्शनपरिकरत्यैव त उच्यते । तस्माद्रस्थवाद एवात्रेत्युक्तम् । ततो द्वितीये सूत्रे अव्यक्तशब्देन मगवत्कृषा वक्तं न शक्यते, अत्र धर्मित्रवाहमध्ये धर्मरूपायास्तस्या वक्तमशक्यत्वादित्याशक्ष्य, अत्राव्यक्तशब्देन पुरुषाः वर्षः । वर्षः व पुरुषः । वर्षः इसदोप इत्युक्तम्, योग्यतायठात् । तथा च न प्रायपाठिवरोष इत्युक्तम् । ततस्तृतीये नतु यथु-क्षंतुत्त्वा कृषाया ब्रह्मत्वम्, तदाऽभिन्नत्वे ब्रह्मभिन्नत्वमसङ्गतम् । अय क्याचिद्युत्तया तत्वा धर्म-व्यम्, तदा धर्मित्रायपाठिनरोध इत्युभवयापि दोषात्पूर्वसूत्रोक्तमसङ्गतमित्याशङ्का, कृपाया ब्रह्माभि-प्रतिषि ब्रह्माधीनत्वाद्वस्तित्रत्वम् , ब्रह्ममित्रत्वात् ब्रह्मनियम्यत्वम् । अतो ययैकरूप्येण ब्रह्ममिये शुक्तिः, तथा नियम्यनियामकमावीपि भेदे शुक्तिरित्सुमयधान्तुपपत्तम् । न चामेदेनैकत्वे नियम्य-नियामकमावानुपपत्तिरिति शङ्कम् । 'ब्रह्मविदाप्तीति पर'मित्यत्रकस्येव ब्रह्मणः सचिद्रप्रेण विपयत्वम्, आनंदरूरोण फल्लमितिवदुपपत्तः । तथा च कृपाविष्टः साधनम्, आनंदरूपः फलम् । अथवा, अन्यक्तं सिन्द्रप्रमक्षरम्, आनंदरूपः पुरुष इति तयोरमेदेषि परापरमायो युक्तः । अदस्यत्वाद्यपि-करणे तथा साधितत्वात् । तस्मा दिन्द्रियेन्यः परा इतिवाक्ये आनुमानिकं न किंचिदस्तित्युक्तम् । एवं त्रिभिः स्त्रैर्वाक्यानां पूर्वापरसंबंधेन मतांतरं निराक्तस ब्रह्मवादः प्रतिपादितः । इदानीं तु केव-

रेतद्रापयविचारेण मतांतरं निराकरोति । ततश्चतुर्धंऽस्मिन् वाक्येऽध्यक्तं ज्ञेयत्वेनोच्यते । काणिरु-मते त 'गुणप्रस्पान्तरज्ञानात्कैयल्य'मितिश्वचनस्त्रात् शक्कतिप्रस्पयोरन्तरं मोक्षार्थं ज्ञेयम् . न त्वव्य-क्तरुपा प्रकृतिः । अतो ज्ञेयस्वावचनादिष नात्र तन्मतसिद्धिरिस्वक्तम् । ततः पश्चमे नत् ज्ञेयस्वान वचनमसिद्धम् . एतदत्तरवाक्ये 'अग्रन्दमस्पर्शमरूपमन्यय'मित्यत्रान्ययस्य 'महतः प्रमध्यक्त'मित्यत्र महतः परस्यान्यक्तस्य ज्ञानान्मुक्तिश्रावणादितिसूत्रांग्रेनाग्रङ्ग, अंग्रांतरेण समाधानमाह । अत्र संदर्भे श्रुतिरुङ्गवाक्यानां संदिग्धत्वाञ्च निर्णायकत्वम् , अतो 'महतः पर'मितिवाक्यस्या'शन्दमस्यर्श'मिति-वाक्यस चेति द्वयोरेकवाक्यत्वम . नान्येपामित्यत्र नियामकाभावेन प्रकरणस्येव निर्णायकत्वं वक्तः व्यम् । तच 'ऋतं पियन्ता'विसारम्य 'नाचिकेतमुपास्यान'मिसंतमेकं प्रकरणम् । तत्र चात्मानावेव परामृत्य जीवात्मनो रथित्वं तद्वपकरणं फलं चोकत्वा, अग्रे 'एए सर्वेषु भृतेष्वि'त्यारभ्यासमाप्ति पर-मारमैव श्रेयत्वेन परामृहयते इति मृत्युमुखात्प्रमोकरूपं फर्छ चोच्यते । अतः श्राज्ञः परमेखाः एवा-त्रार्थः, नान्यक्तं प्रधानम् । अतो ज्ञेयत्वावचनं नासिद्धमित्यक्तम् । तेन प्रकरणस्य नियामकत्वाद-शब्दवाक्यमपि भगवत्परमेवेत्युक्तम् । ततः पष्टे नतु नेदमेकं श्रकरणम् , किंत्वि दियेग्यः परा इत्यारम्य 'नाचिकेतमुपाल्यान'मित्येकं भिन्नं प्रकरणम् । तत्र प्रथमं पदार्थान्निर्दिश्य, तत्रोग्ने प्रकपज्ञानं 'चोच्यते इति साङ्घयमतस्मापि निरूपणाचस्याश्रौतत्वमसंगतमित्याग्रङ्ग, तत्र परिहारमाह । अत्र हि वयः प्रश्नाः, अग्निजीवव्रहाविषयकाः । तेषामत्तराणि च वीणि । तत्र 'स त्वमग्नि'मितिप्रश्ने 'प्रतिबन वीमी'त्याद्यत्तरम् , ततो 'येयं प्रेते' इतिजीवप्रश्ने 'देवैरत्रापी'त्याद्यत्तरम् । ततो'न्यत्र धर्मादि'तिमस्यप्रश्ने 'सर्वे वेदा' इसाधुत्तरम् । अतस्य एव प्रशाः त्रीण्येवोत्तराणि च यदि साङ्मयनत'र्मिद्रियेग्य'इसादि स्रात्तदा चतुर्थे प्रश्नोत्तरे स्याताम् । ते तु न स्त इति नात्र तन्मतप्तिद्विरिस्युक्तम् । ततः सप्तमे नत मतान्तरेन्यत्र प्रसिद्धाः शन्दा बह्यवादे बह्यपरतया कथं योजयितुं शक्या इत्याशक्का, महरू-ष्टांत उक्तः । यथा महन्छन्दो 'महांतं विसमात्मान'मित्यादौ ब्रह्मपरः, तथान्यक्तशन्दोप्यक्षरपरः। तसादिंद्रियादिवानयेन न साञ्च्यमतिसद्भिः, किंतु ब्रह्मवाद एवात्र सिध्यतीत्यक्तम् ॥ १ ॥

स्वात् 'तदेवाग्निस्तह्रायुस्तदादित्यस्तद् चन्द्रमा'इतिकथनाच । सा च चेतनाधिष्ठिता, मध्ये 'द्वासुपर्णे'ति मद्यक्षवरात्, अजद्भं च जीवमह्यस्तं ताम्यामिषिष्ठता । सा च प्रथमसृष्टित्वादिजननेन चहुप्रजा-सृष्ट्री चित्त । एतच्छदोगशाखायामधीयते । अतस्तद्भुसारेणायमेवार्थः, न तु मंतांतरस्य इत्युक्तम् । ततस्तृतीये नचु शब्दस्य वृत्तिद्भयं योगो रुद्धिवां । तत्र न जायते इति योगः प्रथमसृष्ट्यो न सङ्ग-च्छतं, जनतात् । स्त्रह्मस्त कुर्तिद्भयं योगो रुद्धिवां । तत्र न जायते इति योगः प्रथमसृष्ट्यो न सङ्ग-च्छतं, जनतात् । स्त्रह्मस्त कुर्यमस्त्रास्त्र न सङ्ग-च्छतं, जनतात् । स्त्रह्मस्त तु प्रधानस्य जननानङ्गीकारायोगो निर्धाधः । तस्तास्ताङ्गश्रमतमेवादर्तन्यमिलाशङ्कायां समाधिमाह । अत्र हि किंचित्कार्यायं परोक्षवदिनाजाश्रम्दत्तस्यां कृत्यनयोगच्दित्यते । यथाजावर्कत्तिहा सवत्या स्वामिहिता, तथेयं जीवविशिष्टा कार्यवतीः भगवहीठोपयोगा-येति भगवतः परोक्षप्रियत्वाविति । तथा च यथा मध्यदिवियायां 'असावादित्योः देवमध्यिः' स्यादौ (कृत्यनाः, तथैवात्र) । अतो गौण्या तथोपदिस्यते । तस्मान्नाजामघेण साङ्गयमतिसिद्धिः तिस्यक्तम् ॥ २ ॥

वतः परमिन्नैः श्रुतिवित्रतिषेधं निराकरोति । तत्र चतुर्थे एकस्ट्रें पथान्यपदिष्टाधि-करणे नतु श्रुतौ सृष्टिप्रकारा बहुधा दृश्यते, कचिराकाशादिका, कचिरोजआदिका, कचिर्च शुगपत् सर्वेष्तिः । तत्रिकस्य पदार्थस्य नानाप्रकारतया बक्तुमशस्यव्यात्सिष्टिवास्यानामर्थवादत्वेन अक्षप्रकारम् मात्रज्ञापकत्वं वक्तव्यम्, न तु सृष्टे तत्रकारे वा तात्सर्थम् । अतोध्यारोपप्रवादेन अक्षणस्तद्रश्यत्व-सिद्धा न पूर्वोक्तर्स् कारणत्वं निष्यतीति श्रुति विद्याय कपित्रसृत्युक्तप्रकारेणेय जगद्व्यवस्थाङ्गी-कार्येलाश्रद्धानाम्, आकाशादिवास्येषु अविष कमादिवित्रतियत्तिः, तथापि अक्षणः कारणत्ववित्रति पत्तिनीति । एकत्र याद्यं अक्षोच्यते तादशमेव सर्वेषु सृष्टिवास्येषु कारणत्वेनाभिन्नेयते । कममकारा-दिमेदस्तु माद्यात्म्यस्य स्वकः । तस्मात् श्रुत्येव निर्णय इति कारणत्वोत्री स्वृतिनै आक्षेत्युक्तम् ॥॥॥ ततः पश्चमे एकसूत्रे समाक्षपिकरणे नतु श्रुतौ कविस्ततः कारणत्वमुच्यते, कवि-दसतः, कविदुमौ निषिष्य तमसः, कविद्व्याकृतसेलेवं विप्रतिषेषाद् मद्यणोषि कारणत्वं न सिष्वति । तस्मात्स्यृतिरेव कारणवीषिका माखेलाशंकायाम्, असदादिशब्देषु न निरात्मकत्वाययां उच्यते, किंतु ततः समाकर्ष्यं सर्वैः शब्दैर्भवेवोच्यते । सर्वेषां शब्दानां प्रणविकृतित्वेन प्रणवार्ये एव पर्यवसानात् । प्रणवस्य च महावाचकत्वात् । तस्मान्न विप्रतिषय इत्युक्तम् । एवं द्वाभ्यां श्रुतौ शब्दविप्रतिषेष उपोद्वातेन परिहृतः ॥ ५ ॥

ततः पष्टे त्रिस्त्रे जगद्वाचित्वाधिकरणे कौषीतिकत्राक्षणप्रधाष्यायस्यं वालाक्यजातशञ्चसंवादं विषयत्वेनीपन्यस्य तत्र किं त्रवसदितो जीवः कर्तृत्वेनीच्यते, उत त्रवेव वेतिसंदेहे, त्रवस्तिहितस्य जीवस्थेव कर्तृत्वमाश्रञ्ज, 'यो वे वालाक एतेषां पुरुपाणां कर्ता यस्य ये तत्कर्म स वे
वेदितच्य' इसजातशञ्चणां सिद्धांतकथनोपक्रमे एतच्छन्देनादिस्यमण्डलदिजडोक्केखास्तुर्वश्चन्देन च
जीवोक्केखात् जीवजडात्मकं जगद्यस्कर्तृकं तस्य वेदितच्यत्वकथनेन श्चसंतरिसद्भवण एव कर्तृत्वम्,
न त्रकृत्विभातिष्वश्चर्ये जम्म । ततो द्वितीयस्त्रेत्रे जीवगुरूपप्रणालिङ्गदर्शनाञ्च
भव्यणः कर्तृत्विभितिष्वश्चर्येनाश्चन्नः, वंशांतरेण पूर्वमन्तुगमाधिकरणे उक्तं समाधानं स्मारयानासः ।
जीवस्य त्रवाधिवतस्वान्मुरूप्यत्राणस्य च प्रवयोगादत्र तथात्वेन कथनं न स्वेन रूपेण । तस्माद्रवेव
कर्तिस्तुक्तम् । ततस्तृतीय सूत्रे प्रकृतस्वभिमानिजीवस्य कर्तृत्वमप्यस्मिन् वावयेऽनिभनतम्, जीवलयोद्भमयोर्वव्यतिष्टस्यर्थत्वात् । त्रश्चन्यास्यानाम्यां तथावसायात् । वाजसनेयिनामेतरसमानक्रकरणेपि तथावसायाचेत्युक्तम् । एवमत्र जीवनव्यवादिनाकरणेन जीवविशिष्टा प्रकृतिरेव कारणिनस्येतद्वपोद्यातेन निराकृतम् ॥ ६ ॥

ततः सप्तमे चतुःसुत्रे वाक्यान्वयाधिकरणे जीवनह्यत्रादनिराकरणेन प्रकृतिकारण-वादो निराक्तियते । तत्र बृहदारण्यकस्यं मैत्रेयीबाह्यणद्वयं विषयत्वेनोपन्यस्य, तत्र जीवस्य प्रकरणित्वं महाणो वेति संशये, वेदह्यपमहावाक्यस महाण्येवान्वयदर्शनात्, सुखह्यपमगवदन्वयेनैव जीवसापि प्रियत्वात्, सर्वोपनिषदतुरोधेनास्थापि वाक्यस्य ब्रह्मण्येवान्वयादत्रापि ब्रह्मवीच्यत इत्युक्तम् । ततो द्वितीयसूत्रेऽस्मिन् वाक्ये ब्रह्मैवोच्यते इत्यत्रान्येषां ब्रह्मवादैकदेशिनां संमर्ति वक्तं प्रथममा-इमरथ्यमतेनाह । तन्मते हि ब्रह्मणा खास भोगनिष्पस्पर्य विस्फुलिङ्गवस्प्रकटीकृतः खाँग्रो जीवः तेन जीवेनोपक्रमः, तस्यैव प्रियत्वेन संसूचनात्, उपक्रमस्य च विष्ठस्वात् जीवात्मैव प्रकरणीति स एव ज्ञेयत्वेनोपदिश्यते इतिशंकायाम्, नात्र जीवात्मनो ज्ञेयत्वेनोपदेशः, किंतु परमात्मन एव । जीवेनोपकमस्त 'आत्मनि वा विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं भवती'तिप्रतिज्ञायाः सिद्धिः तस्या लिङ्गम् यदि हि जीवः परमात्मनः सकाशाद्भिन्नः स्यात् , तदा परमात्मज्ञाने तदज्ञानादात्मज्ञानेन सर्वज्ञान-प्रतिज्ञा न सिच्येत् । अतस्तद्र्थमुपकमे जीवः परामृद्यते, न तु प्रकृतिसंस्प्रस्य जीवस कारणत्वार्ध-मित्यादमस्थ्यमतमुक्तम् । ततस्तृतीचे सूत्रे, यदत्रोपक्रमं गौणित्रयवैताग्यार्थं जीवकथनं, तत्त्वना-दिसिद्धसापि जीवस संसारमावादुत्किमिष्यती सुक्ती जीवो मगवानेव भविष्यतीति बोपनार्थं ठिङ्गस . न त प्रकृतिसंग्रं एजीवस्य कारणत्वार्यम् । तस्मान्नात्र प्रकृतिसंग्रं एजीवकारणवाद इत्यौड्लोमिमतमुक्तम्। पद्ध न्यापाद्ध तम् । ततश्चतुर्वे सूत्रे क्याचिदवस्ययावस्थितं ब्रह्मेव जीवः । अतः संसारदशायामि जीवो ब्रह्मवेति ज्ञापनार्यं तदुपक्रमी, नतु प्रकृतिसंस्रष्टसः जीवस्य कारणत्यार्थमितिकाशकृत्स्रमतमुक्तम् । तस्माहस्रै-वात्र कारणलेनोच्यते ॥ ७ ॥

स्वात् 'तदेवाधिस्तह्यसुस्तदादिस्सत्तद्व चन्द्रमा'इतिकथनाच । सा च चेतनाधिष्ठिता, मध्ये 'द्वासुपर्णे'ति मद्यकथनात्, अजद्वयं च जीवनव्रह्मतं ताभ्यामधिष्ठिता । सा च प्रथमदृष्टिस्यादिजननेन घहुप्रजा-स्तृष्ट्रो चित् । एतच्छंदोगञ्चाखायामधीयते । अतस्तद्वनुसारेणायमेवार्थः, न तु मंतांतररूप इत्युक्तम् । ततस्तृतीये नतु शन्दस्य वृत्तिद्वयं योगो रूढिर्वा । तम न जायते इति योगः प्रथमसृष्टे न सङ्ग-च्छते, जनतात् । रूढिस्तु छान्याम्, साप्यत्र न सङ्ग-च्छते, तदाकारामावात् । अतः कथमजाशच्देन अथमसृष्टिप्राक्षिः । साङ्मयस्त तु प्रथानस्य जननानङ्गीकाराद्योगो निर्वाधः । तस्मात्साङ्ग्वमतमेवादर्त-च्यिमत्याशङ्गायां समाधिमाह । अत्र हि किंचित्कार्यायं परोक्षवादेनाजाशच्दस्यस्यां कत्यनयोपदिवयते । यथाजावकरसहिता सवत्सा स्वामिहिता, तथेयं जीवविशिष्टा कार्यवती, भगवेदीलेपयोगा-येति भगवतः परोक्षप्रियत्वविति । तथा च यथा मच्यादिविद्यायां 'असावादित्यो देवमध्यि' स्यादो (कत्पनाः, तथेवात्र)। अतो गोण्या तथोपदिवयते । तस्मान्नाजामधेण साङ्ग्यमतिद्विद्यस्ति । रूपादो (कत्पनाः, तथेवात्र)। अतो गोण्या तथोपदिवयते । तस्मान्नाजामधेण साङ्ग्यमतिद्विद्यस्ति । रूपादो (कत्पनाः, तथेवात्र)। अतो गोण्या तथोपदिवयते । तस्मान्नाजामधेण साङ्ग्यमतिद्विद्यस्त्वम् ।। २॥

ततस्तृतीचे त्रिस्त्रं न सङ्क्ष्योपसङ्गद्दाधिकरणे 'यस्मिन् पञ्च पञ्चना आकाश्य प्रविद्धितं इतिवाक्यं विषयत्वेनोपन्यस्, तप्रसं पञ्चना' इतिग्रन्थे पञ्च च ते पञ्च च पञ्चण्या, ताहशाश्च ते जनाश्च पञ्चपञ्चना इत्येव समस्य, अनेन अन्देन पञ्चिश्चतिसङ्गासङ्ग्रहाद्व साङ्ग्य-सिद्धानि, पञ्चिश्चतितरवान्युच्येते इति साङ्ग्यमतिसिद्धित्याशङ्ग निपेषिति । अनानेन समासेन पञ्चानं सम्हानं पञ्चत्या तद्का सङ्ग्या सिप्यति, न स्वन्यया । तेषां तु न समुद्दाः पञ्च । 'मृहु-प्रकृतिरिवृह्यतिभेददायाः प्रकृतिविद्धतियः सम् । पोडशकश्च विकारो न प्रकृतिने विद्धतिः पुरुष' इति-भिन्नप्रकृति सङ्ग्याः पञ्च । तस्मान तन्मत-सिद्धिति प्रथमस्त्र उक्तम् । ततो द्वितीयस्त्रत्रे तिर्वे को वा मन्नार्थः, किं च, तत्र प्रमाणिनिःवाङ्गानं युद्धः संग्रयाद्याः पञ्च वृत्तीनेनर्यतीति पञ्चनास्त्राद्या ये प्राणादयः पञ्च तेत्र पञ्च पञ्च जनवारन्तेनियते । अत्र 'प्राणस्य प्राणस्य पञ्च व्यात्रित्यात्रात् । तस्सान्न तन्मतिसिद्धतित्र प्रमाणम्, 'सिद्वाच्यु वाक्यवेषाः'दितिन्यायात् । तस्सान्न तन्मतिसिद्धतिद्यक्तम् । तत्तरन्तियस्त्रे नत् वाक्यवेषे कण्यवास्त्रात्रं निष्यक्तवित्रह्वागं, 'तदेवा च्योतिषां वाक्यवेषः निष्यक्तवित्रह्वागं, विद्वा च्योतिषां वाक्यवेषः निष्यक्तवित्रह्वागं, तदेवा च्योतिषां व्यातिव्यक्ति त्रात्र्वात्रम् निर्वायक्षयः निर्वायक्तवः नास्तिति वाक्यवेषः विष्वत्रम् । त्रमाहिष्वाच्यवेषः निर्वायक्तवित्राव्यवेषः निर्वायक्तवात्रम् निर्वायक्तवात्रम् निर्वायक्तवात्रम् निर्वायक्तवात्रम् निर्वायक्तवात्रम् निर्वायक्तवात् निरावित्रम् निर्वायक्तवात् । तस्माद्वस्वत्रम् निर्वायक्तवात्रम् निर्वायक्तवात्रम् । प्रमिति स्वत्यवेषस्य निर्वायक्तवात्रम् । प्रमिति वाक्यवेषस्य निर्वायक्तवात्रस्य वाद्यवेषस्य निर्वायक्तवात्त्रस्य । प्रमिति स्वत्ववाद्यवेषस्य निरावकत्त्रस्य । प्रमिति स्वत्यवेषस्य निरावकत्त्रस्य निरावकत्त्वत्ति । स्वत्यवेषस्य निरावकत्त्वति स्वति निरावकत्त्वति । स्वत्ववित्रस्यवेषस्य निरावकत्त्वति । स्वत्ववित्रस्वति स्वति वाद्यवेषस्य निरावकत्त्वति । स्वत्ववित्रस्वति स्वति वाद्यवेषस्य निरावकत्ति । स्वति वाद्यवेषस्य निरावकत्त्वति । स्वत्ववत्ति स्वति वाद्यवेषस्य निरावकत्ति । स्वत्ववत्ति स्वति वाद्यवेषस्य निरावकत्ति । स्वत्ववत्ति स्वति स्वति । स्वत्ववत्ति स्वति स्वति स्वत्वति स्वति । स्वत्व

अतः परमग्रिमेः श्रुतिवित्रतिषेधं निराकरोति । तत्र न्यतुर्धे एकस्ट्रेने यधाव्यपदिष्टाधि-करणे नतु श्रुतौ सिष्टमकास बहुषा दृश्यते, क्रिन्यत्काशादिका, क्रिप्तेनुआदिका, क्रियत्व गुगपत् सर्वसिष्टः । तमैकस्य पदार्थस्य नानाप्रकास्तया वक्तुमशक्यस्वास्त्रप्रिवाक्यानापर्यवादस्तेन महास्वरूप-मात्रज्ञापकत्वं वक्तव्यम्, न तु सृष्टौ तस्त्रकारे वा तात्पर्यम् । अतोध्यारोपपवादेन महाणस्त्रदृश्यत्-सिद्धाः न पूर्वोक्तरूपं कारणस्तं निध्यतीति श्रुति विद्याय किष्ठस्तरुक्तप्रकारेणेव जगङ्खवस्थाङ्गी-कार्यसायद्भायाम्, आकाशादिवाक्येषु यद्यपि कमादिवित्रतिपत्तिः, तथापि महाणः कारणस्वित्रति पिद्यनिक्ति । एकत्र याद्यं मह्योच्यते ताद्यमेव सर्वेषु सृष्टिवाक्येषु कारणस्वेनाभिनेयते । कममकास-दिनेदस्तु माहात्म्यस्वेव स्वकः । तस्त्रात् श्रुस्तवः निर्णय इति कारणस्वोत्र स्मृतिनै ग्राह्यस्युक्तम् ॥॥॥

ततः पञ्चमे एकसञ्चे समाकर्पाधिकरणे नतु श्रुतौ कवित्सतः कारणत्वसुच्यते, कवि-दसतः, कचिदुमौ निषच्य तमसः, कचिदन्याकृतस्यत्येन निप्रतिपेषाद नहाणोपि कारणस्य न सिच्यति । तस्मात्स्मृतिरेव कारण्योधिका ब्राह्मेत्यास्य म् असदादिशब्देषु न निरात्मकत्वाधर्या उच्यते, किंतु ततः समाकर्ष्य सर्वेः शब्देश्रेश्वेयोच्यते । सर्वेषां शब्दानां प्रणविवक्कतित्वेन प्रणवार्ये एव पर्यवसानात् । प्रणवस्य च त्रस्रवाचकत्वात् । तस्मात्र वित्रतिपेष इत्युक्तम् । एवं द्वाभ्यां श्रती शब्दवित्रतिषेध उपोद्धातेन परिद्वतः ॥ ५ ॥

ततः पष्ठे जिस्त्रे जगद्वाचित्वाधिकरणे कौषीतिकत्राह्मणपष्टाध्यायसं वाठाक्यजात-शत्रुसंवादं विषयत्वेनोपन्यस्य तत्र किं ब्रह्मसहितो जीवः कर्तृत्वेनोच्यते, उत ब्रह्म वेतिसंदेहे, ब्रह्म-सहितस्य जीवस्येव कर्तृत्वनाशक्का, 'यो वे वालाक एतेपां पुरुषाणां कर्ता यस वे तत्कर्म स वे सहितस्य जायस्य करित्याराङ्कः, या य पाठाक रत्या दुर्वाणा वता प्रसं प परान स्व प वेदितव्य' इसजातराञ्चणा सिद्धांतकथनोपक्रमे एतच्छन्देनादिसमण्डलदिजडोछेखारदुर्वयण्डेन च जीवोछेखात् जीवजडात्मकं जगद्यस्कर्तृकं तस्य वेदितव्यत्वकथनेन श्रुसंतरसिद्धमृद्धण एव कर्तृत्वम्, न शृक्तस्यिमानिजीवस्येति मथमसूत्र्ये उक्तम् । ततो द्वितीयसूत्र्ये जीवगुरूपप्राणलिङ्गदर्शनान्न महाणः कर्तृत्विमितिसुत्रांश्चेनाशक्ष्य, अंशांतरेण पूर्वमतुगमाधिकरणे उक्तं समाधानं स्मारयामास । जीवस्य महाश्रितस्वान्मुख्यप्राणस्य च महायोगादत्र तथात्वेन कथनं न स्वेन रूपेण । तस्माद्रहीन कर्त्रित्युक्तम् । ततस्तृतीये सूत्रे प्रकृत्यमिमानिजीवस कर्तृत्वमप्यस्मिन् वाक्येऽनिममतम्, जीव-तदुपोद्धातेन निराकृतम् ॥ ६ ॥ अ

तदः सप्तमे चतुःसूत्रे वाक्यान्वयाधिकरणे जीवब्रह्मवादितराकरणेन प्रकृतिकारणवादो निराक्तियते । तत्र वृद्धराण्यकस्यं मैत्रेयीत्राह्मण्यद्धयं विषयत्वेनोपन्स्सः, तत्र जीवस्य प्रकरिणस्य
वादो निराक्तियते । तत्र वृद्धराण्यकस्यं मैत्रेयीत्राह्मणद्धयं विषयत्वेनोपन्स्सः, तत्र जीवस्य प्रकरिणस्य
व्रह्मणे वेति संशये, वेदहर्ष्ट्रोहावाक्यस्य ब्रह्मण्यवान्वयद्द्यापि वृद्धिवोच्यत इत्युक्तम् । ततो
व्रित्तीयस्त्रेष्ठेस्मिन् वृद्धिय ब्रह्मणे व्रह्मणे वृद्धियान्वयस्य विस्कृतिक्ष्यवान्वयद्द्यापि वृद्धियोच्यते इत्यान्ययां वृद्धियास्य स्वार्थित्याः समिति वक्तुं प्रथममासमार्थ्यमतेनाह् । तन्त्रते हि ब्रह्मणा स्वस्य मोगानिष्यस्ययं विस्कृतिक्ष्यत्यत्रस्यो जीवः,
तेन जीवेनोपक्तमः, तस्यव व्रियत्वेन संस्चनात्, उपक्रमस्य च पिष्ठात्वात् जीवात्मेव प्रकाणीति
स एव जेयत्वेनोत्विद्धयते इतिशंकायाम्, नात्र जीवात्मनो ज्ञेयत्वेनोत्विद्यात् एतात्मात्मन एव ।
जीवेनोपक्तमः, तस्यव द्विद्यते इतिशंकायाम्, नात्र जीवात्मनो ज्ञेयत्वेनोत्विद्यात् स्वास्तिविद्याः सिद्धः तस्य विक्रम्,
सदि हि जीवः परमात्मनः सकाशाद्धिः स्यात्, तदा परमात्मज्ञाने तद्ज्ञानादात्मज्ञानेन सर्वज्ञानप्रतिज्ञा न सित्वेन । अवस्तदर्थमुषक्रमे जीवः पराम्बर्यते, न तु प्रकृतिसंस्यस्य जीवक्षयः तरस्यात्वार्यः
निव्याक्तस्ययमनक्रमः। ततस्तत्वीचे स्त्रञे. यदत्रोपक्रमे गौणिविववरात्म्यार्थं जीवक्षयनं तरस्याः मिलाश्मरथ्यमतमुक्तम् । ततस्तृतीय स्टूजे, यदत्रोपकमे गौणत्रियवैराग्यार्थ जीवकथनं, तस्वना-दिसिद्धसापि जीवस संसारभावादुत्क्रमिष्यतो मुक्ती जीवो मगवानेव मविष्यतीति वीघनार्थ छिङ्गस . न तु प्रकृतिसंस्पृष्ठजीवस्य कारणत्वार्यम् । तस्मान्नात्र प्रकृतिसंस्पृष्ठजीवकारणवाद् इत्यौहुङोमिनतसक्तमः। ततश्चतुर्धं सुन्ने कयाचिद्वस्यपावस्यितं ब्रवेव वीवः । अतः संसारदशायामपि वीवो वर्धवेति शापनार्थं तदुषक्रमी, नतु प्रकृतिसंख्ष्टसः वीवसं कारणत्वार्थमितिकाशकृत्स्त्रमतमुक्तम् । तस्माद्रस्य-वात्र कारणत्वनोच्यते ॥ ७ ॥

३ त. स. र. म.

वतोष्ट्रमे पश्चसत्त्रे प्रकृतिश्चेत्यधिकरणे प्रकृतिः समवायिकारणम् , त्रक्ष तु निमित्तादिका-रणमिल्येवमार्शन्य, प्रकृतिश्रन्दवाच्यं वसैवेति साधितम् । छादीग्ये एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं यत् प्रतिज्ञातं, मुलिण्डादिदृष्टांतत्रयं च यदुक्तं, तदनुपरोधादितिहेत्य प्रथमसूत्रे उक्तः । तथा च यदि मुक्तारणे ब्रह्मणि समवायिकारणत्वरूपं प्रकृतित्वं न स्वीकियेत, तदा प्रतिज्ञादिसामञ्जस्यं न सात , अतस्वयेत्युक्तम् । ततो द्वितीयसृत्रे स्धै भगवत्कृतमिष्यानं 'वह सां प्रजायेये'ति स्वस बहुरूपत्वेन उचनीचभावेन च यद्विचारणं तद्धेतुत्वेनोक्तम् । तेन खयमेव तत्तद्र्य इति सिध्यति । किंच. 'सर्वे खिल्वदं ग्रह्म तज्ञठानिति शांत उपासीत' इसेवमुपासनाप्युपदिश्यते । अतोपि प्रकृ-तिशब्दवाच्यं ब्रह्मेव । ततस्तृतीये 'सर्वाण ह वा इमानि म्तान्याकाशादेव समुत्ववंते । आकाशं प्रसन्तं यंती'तिश्रया त्रह्मणः प्रपञ्चोत्पत्तिलयाधारतं साक्षादेवीच्यते । तच समवायित्वस्यैव लिङ्गम् । अतोषि प्रकृतिशन्दवान्यं ब्रह्मेव । ततश्चतुर्थे 'तदात्मानं खयमकुरुते'तिश्चतिः ब्रह्मणः परिणाम-माह । परिणामश्रीपादानसमसत्ताककार्यापतिरूपः । अतोषि ब्रह्मेन प्रकृतिराज्दनाच्यम् । ततः पश्चमे नृत ज्रद्रस्य समवायिकारणं त्रह्यास्तु, यन्नु चेतनाधिष्ठितं ग्ररीरं तस्य ग्रुक्रग्नोणितजन्यत्वद-र्शनात तत्र ब्रह्मणो निमित्तलम्, प्रधानस्य तु समदायित्वमित्यस्तिवत्याशङ्कायाम्, 'सदेव सीम्येद'—' मित्यादिम रिष्टिवोधकश्चतिन्ववधारणदर्शनात् अद्धेवोभयहूपस्, अन्यथावधारणविरोधापत्तेः । किंच, 'कर्तारमीशं प्ररुपं त्रह्मयोनि'मित्सादिषु योनित्वमपि त्रह्मेशा एवोच्यते, पुरुपत्वं च । तस्मादक्षर-पुरुपमावनोभयरूपो भगवानेव, योनिर्वीजं च । अतः कथानिद्यि न प्रकृतिप्रवेशः । एवं त्रिभिरधि-करणेक्पोद्धातेनार्थवित्रतिपेधः परिहृतः । अतः साह्यमतम्य

ततो नवमेधिकरणे एकसूत्रे अन्येषि स्माह्मी वादेर येषु त्रक्षणः सर्वविधं कारणस्वं तोच्यते. ते सर्वे अत्रीता प्रवेसितिदिष्टम् । तदेवाधिमाध्याये विस्तरेण-महस्यते ॥ ९ ॥

इति श्रीवल्लमार्चार्यन्त्रणदासस्य श्रीपीताम्बरात्मज्ञक्रेचोत्तमस्य कृतौ वेदान्ताधिकरणमालायां मधमाध्यायस्य चतुर्थः पादः।

प्रथमाच्यायः समाप्तः । •

### ं द्वितीयोध्यायः ।

प्रथमाध्याये सर्वासां श्रुतीनां ब्रह्मणि समन्वयः प्रतिपादितः । स तदा खिरो भवति यदा श्रुतीनां परस्परविरोषः परिहिचते, अन्ये विरुद्धाः स्माता वादाश्च निराक्रियते । अतस्तदर्थे द्वितीयेऽच्याये श्रुत्वविरोषं प्रतिपादयति, विरुद्धवादांश्च निराकरोति ।

तत्र प्रथमे पादे युक्तपा श्रुतिविरोषपित्वारः । ततो द्वितीयपादे स्युतीनां वेदयोधकत्वा-मावेषि तामिः स्वातङ्ग्रेण कश्चित् युक्षार्थः सेत्स्वतीत्वायद्वानिवृत्वर्थं षाद्वाषाद्वमतान्येकीकृत्य तेषां निराकरणम् । मतकीकरणं च प्रान्तेस्तुत्यत्वयोधनार्थम् । तृतीयपादे प्रयमं भूतानामुत्यवि-स्वरूप्यतिकमय विचार्यते, ततो जीवात्मस्वरूपं तद्वर्माथ । चतुर्थे च इन्द्रियोत्पविकम-सूत्वरुपादिकं च विचार्यते ।

तत्र मधमाष्याये 'अपि स्मयंते, स्मृतेधे'तिकथनेन समृतित्रामाण्याहीकारात् तयेव श्रुल-यनिर्पयः कार्यः, अन्यया तद्रयम्पेत्रसंग इत्याग्रहानिमृत्यये त्रयमं स्त्रत्रव्यया साम्बयोगस्यत्रो- निंसानुभेयश्रुतिस्लक्ताभावाय प्रामाण्यसुपोद्यातेन निराक्ततम् । ततः प्रथमे सूत्रे साङ्यस्यतेमोंक्षेकोपयोगित्वात् तत्प्रामाण्यमङ्गीकृत्व तद्वरोधेनैव श्रुतिविष्ठतिषेषः परिहापः, अन्यथा तद्वैयर्थः
प्रसङ्कादितिस्त्रांशेनाशङ्का, तत्प्रामाण्याङ्गीकारे 'अहं सर्वस्य जगतः प्रमवः प्रलपस्त्ये'त्यादिगीतास्यतिविरोधः । तदप्रामाण्याङ्गीकारे च ब्रह्मकारणत्वचोषकश्चितिवरोधः । अतो गीतास्यतिष्रामाण्यमावद्यकम् । तेन श्रुतिविष्ठतिषेषनिराकरणे कपिल्स्सुतेर्न प्रामाण्यमित्युक्तम् । ततो द्वितीये स्ट्रन्ते
प्रकृतिव्यतिरिक्तानां महदादीनां लोके वेदे चातुपल्यमात् तद्वक्तयुक्तीनामप्रयोजकत्वमित्युक्तम् । ततस्तृतीये स्ट्रन्ने पूर्वोक्तश्चतिस्यतिविरोषाद् योगस्यतिर्वि साञ्चयवत् प्रधानकारणत्वाशेऽप्रमाणमित्युकम् । एतेषु पूर्वेपादोक्तस्यविधस्य परामर्थात् तद्वोद्वातमर्थः प्रसंगः संगतिः । एवसप्रेऽपि वोध्यम् ।
श्रीण्येतानि प्रसंकमिकरणानीति 'साप्यप्रकाशाद्वगंतव्यम् ॥ १,२,३॥

ततश्रमुषं जिस्हे न निरुक्षणत्वाधिकरणे प्रथमस्त्रम् एतः । एकेगायं सिद्धातः । तत्र प्रथमस्त्रे चेतनं मस जगदुगदानं न मवित, जगतो जङस्ने मसणस्तिहेळ्क्ष- णत्वात् । विरुक्षणत्वस् 'विज्ञानं चाविज्ञानं चे'तिश्रीतरान्दादेव भतीतिरिखुक्तम् । ततो द्वितीये सूच्चे नतु 'मुद्दमवी'दितिश्रुतौ स्दादेवननृत्वादिकयनेन सुदादिष्विप चेतनत्वस्य श्रुसिभेनतत्वात् जगतोपि चेतनतवा महासारुक्षण्याद् महाकार्यत्वमिति सिद्धातिनाग्रिह्नते, अत्र सुदायभिमानिनी देवतैव वक्तुत्वादिक्रपण व्यपदिश्वते, 'जन्यया विज्ञानं चाविज्ञानं चे'तिचेतनाचितनिभागरूपो विग्नेषो नोच्यत । 'अप्रवात्त मुख्य मुख्य प्राविग्न'दितिश्चते चेत्रविष्ठाते वागादिषु नोच्यत । तस्माचेतनान् चतनात्मकं जगत् न मह्यपोदेविभागदिविश्वते (देवहरूपण व्यपदिश्वते । स्वर्यने पूर्वपक्ष उक्तः । तत्तस्तृतीये समाधिमाह । कार्यने कारण्योवेळश्वयं ठोके गोमयवृश्चिकादौ देवहरूपोदौ च दश्यते । अतो विरुक्षणत्वेन हेतुना जगति मह्यापादेवल्याचाच न त्रक्षणत्वेन मारुक्षणत्वे । तस्मान्न

ततः पश्चमे पश्चर्त्रते असिदिति चेदित्यधिकरणे असत्कारणत्वसत्कारणत्वधिकः श्रुक्ताः परस्परिविधः परिहिवते । तत्र प्रथमे स्त्रे 'असद्वा इदमप्र आसी'दितिश्वतावसतः कारण-त्वचुच्यते । 'सदेव सोम्पेद'निस्त्रे च सतः कारणत्वचुच्यते , तयोः कथं विरोधपिद्वार इसाग्रञ्ज, उक्तश्चतों 'असिद'ति यत् कथनं तत् छोदोग्पे 'कथमसतः सज्ञायते'ति कथनात् असतः कारण-त्वनिषेधार्थम् । यत् पुनस्तिविरीये तथावचनं तत् सहन्यगणपिश्चया पूर्वयद्यक्तमात् असतः कारण-त्वनिषेधार्थम् । यत् पुनस्तिविरीये तथावचनं तत् सहन्यगणपिश्चया पूर्वयद्यक्तम् । ततो द्वितीये सूच्चे बद्धकारणवादे पृत्रक्तम् । ततो द्वितीये सूच्चे बद्धकारणवादे पृत्रक्तम् । तत्रक्तियतिर्थे स्वक्ष्तास्त्रवा व्यवकारणवादे यदा कार्यस्य अद्यक्ति । तदा विर्वाधिक्षयाः प्रतिक्षित्रवा अद्यक्तियाः विर्वाधिक्षयाः विराधिक्षयाः । तत्रक्षयां विराधिक्षयाः विराधिक्षयाः । विराधिक्षयाः विराधिक्षयाः विराधिकारणवादे प्रतिविद्यक्तम् । तत्रक्षयां प्रतिविद्यक्षयः । तत्रवाधिकारणवादे विराधिकारणवादे । अत्रिष्ठे विराधिकारणवादे विराधिकारणवादे विराधिकारणवादे विराधिकारणवादे विराधिकारणवादे । विराधिकारणवादे विराधिकारणवादे विराधिकारणवादे विराधिकारणवादे । विराधिकारणवादिकारणवादे विराधिकारणवादे । विराधिकारणवादे विराधिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकारणवादिकार

ततः पद्ये एकसूत्रे एतेनेत्यधिकरणे सांस्थितराकाणेनान्येपि वादा निराकृता इत्युक्तम् स.इ.स.इर.क्षयम् महते, अधारिकृतण, एतं, पद इति कृते ! ततः सप्तमे एकसूत्रे भोक्त्रापत्तेरित्यधिकरणे नतु प्रत्ये सर्वस कार्यस कारणरूप-तया एकरूपत्वे जाते पुनरूपितद्वायां मोग्यस सङ्चंदनादः मोक्तृत्वापितः, मोक्तुश्वेतनस भोग्यंत्वापितित्वेयमित्रभागः सादितिस्त्रांशेनाग्रंक्य, अंशांतरेण समाहितम् । यथा ठोके कटक-सुपम्च रुचके क्रियमाणे कटकत्वं न भवित, तयोत्पत्तिदशायां भोग्यस मोग्यत्वेनेवोत्पत्तिः, मोक्तु-मोक्तृत्वेनेवेति न विभागामावः । कारणस्य चेतनत्वेन तस्य तस्य तथेवोत्पादनादित्युक्तम् । तेन 'विज्ञानं चाविज्ञानं च'ति श्रुतौ कार्ये विभागामावरूपो दोषः परिहृतः ॥ ७॥

ततोष्टमे त्रिस्त्रेते तदनन्यत्वाधिकरणे छांदोग्यस्ये वाचारमणवाक्ये कार्यस्य कार्यस्य

ततो नवमे चतुःसूत्रे असद्ध्यपदेशाधिकरणे असत्कार्यवादो निराकृतः । ततः प्रथमसूत्रे 'असद्धा इदमत्र आसी'दितिश्वतौ कार्यमसदितिच्यपदेशात् असत्कार्यवाद आस्थेय इतिसूत्रांशेनाशंनय, सूत्रांशेन समाहितम् । एतद्धान्यशेषे 'स आसानं स्वयमकुक्ते'तिश्रावणांत् कार्यस्य प्रागुत्पतेरात्मत्वेन रूपेण संत्वम्, नतु ज्याकृतस्वरूपेण । तस्मादस्तव्युच्यते, न त्वस्त्वेनस्कुक्तम् । ततो द्वितीयसूत्र्ये सक्कार्यवादस्यामिश्रीक्तिमिरातमानितिशन्दांतराच नासक्कार्यवाद आस्थेय इत्युक्तम् । युक्तयस्तु भाष्यप्रकाशाद्वगंतन्याः । ततस्तृतीय पट्टशंत उक्तः । यथा पटः संविष्टितो न तावान् प्रतीयते, तथा कारणे कार्य स्वस्त्रस्त्वानं प्रतीयते, प्रकटं तु प्रतीयत इत्युक्तम् । ततस्त्रतीर्थं प्राणादिद्यांत उक्तः । यथा प्राणादीनां नियमने जीवनमात्रम्, अनियमने त्वाकुवनादिः संभवति, तथा जगदिष कारणे प्रविष्टं सन्मात्रं तिष्टति, विह्निकटं कार्यं करोति । अतीऽसत्कार्यवादो न प्रामाणिक इत्युक्तम् ॥ ९॥

ततो दशमे त्रिस्त्रेत्र इतर्यपदेशाधिकरणे चेतनकारणतायां प्राप्ता दोपाः परिहियंते । तत्र प्रथमे चेतनस्य जीवस्यापि ब्रह्मत्वास्या तस्य प्रवेशे द्वास्तित्वादिकं भवति । तत्र ब्रह्मणो
दिताकरणखादिदोपप्रसत्त्वया असंगतमित्वाशंक्य, अप्रिमस्त्रद्वये द्वास्तित्वाहितं भवति । तत्र ब्रितीये ब्रह्म
जीवादधिकम्, न तु जीवमात्रम्, तेन तहोपेषि न दुष्यति । यया सुवर्णसण्डसान्यमेछनेन दुष्टस्थित सुवर्णस्य दुष्टस्त्रम्, तद्विताहितं च करोति, होके स्वरहेषि नस्वित्कृतनकेशत्रसाधनादिद्शनात् । जीवपरमात्मनोभेदस्तु विज्ञानानंदप्राधान्यमेदात् । आनंदस्याधिकयं तु सुविधायां
तत्रेव ज्ञेपस्तस्य पर्यवसानात् । ततस्तृतियि यथा पार्थिवत्वाविशेषेषि हीरकपापाणयोश्चद्ननिवपोश्च स्वमवमेदः, तथा जीवानामिष । तथा च ब्रह्मवादे ठोकन्यायेन प्रस्वस्थानं नोचित-

तत एकाददो पट्स्त्रे उपसंहारदर्शनाधिकरणे तत्रैकसैव ब्रग्नणः सर्वविधकारणत्वे े रोषाद्धे परिहियंदे । द्वत्र प्रथमसृत्रे टोके स्खुळळगकवीवरादीनाष्ठपादानकर्तृतिमितांद- राणां परस्परिम्नानां दर्शनादेकस्यैन सर्वविषकारणत्वमसंगतिनित सूत्रांग्रेनाशंक्य, श्लीरं यथा यदा दध्याकारेण परिणमित, तदा नान्यस्किचिदपेक्षते, तथा ब्रह्मापीलंबांतरेण सनाहितम् । ततो द्वितीयस्त्रेच यथा देवपिषितर इतरिनरेपेक्षा योगयेन सर्वं छुवैति, तथा ब्रह्मापीलव्यति समाधानांतरमुक्तम् । ततस्तृतीये ब्रह्मण उपादानत्वे मुस्त्रप्रसत्त्वचादिदोप वाशंकितः । तत्त्रश्चलुर्धे ब्रह्मणः सर्वः कारणत्वं च न ठोकगम्यं येनैवमाशंक्येत, किंतु छुलेकसमिणिगम्यम् । सा च सत एव प्रमाणम् । सा च यथा वदित्, तथैवांगीकार्वमित्येनं समाहितम् । ततः पञ्चमे ब्रह्मणः सर्वविधकारणत्वेषि देशकाराधिकरणापेक्षा त्वावस्यकीत्याशंक्य, 'परास्य शक्ति'रिति छुतेर्वहणो विचिन्त्रशक्तित्वादेशकाराध्यनपेक्षा स्त्रका । 'भारमन्येवारमनारमानं स्वेहमन्त्रपाठव' इत्यात्मन्यिण स्तिन्त्रम् । ततः पछे प्रधानकारणवादेषि ते दोपास्तुत्या ये ब्रह्मकारणवादे दीयंते । तस्मात्पर्यन्तुगोगो न युक्त इत्युक्तम् ॥ ११ ॥

ततो द्वादशेष्टसूत्रे सर्वोपेता इस्वधिकरणे भगवतः कर्तुस्ते दोषात् परिहरित । तत्र 'स विश्वक्व'दिति श्वतौ कर्तृस्तं बोष्यते, निर्वाहकामावे तत्क्यं संगच्छत इसाकांक्षायां प्रथमसूत्रे सर्वशक्तिसुक्तरं साधितम् । ततो द्वितीये सूत्रे त्रखणो निरिद्रियकत्वात्कयं कर्तृत्वम् । ततस्तृत्तियसूत्रे त्रखणः प्रयोजनामावात्किमये कर्तृत्वमित्येवमाशंकितम् । ततः खुर्चे छोकवछीत्या समाहितम् । ततः पश्चमे त्रखणः दृष्टिकरणे जीवानां सुखतुःखसंभवात् वैष्टमविष्ट्रेणे सातामित्याग्रंक्य, जीवकर्मसापेक्षत्वात्र त्रखणि दोष इस्तुक्तम् । कर्मसापेक्षत्वित् चौत्रवाति चौक्तम् । ततः पष्टे जीवानां प्रयव्यवस्वायां त्रखाविभागात्कयं कर्मसपेति स्वशंत्रवात्यम् , भीजाङ्करवरम्वाहानादिन्त्वादित स्वाशंत्रन समाहितम् । ततः सम्प्रमे उपपत्या श्वतिस्त्योखतुष्टम्माव जीवस्तानादिन्त्वादित स्वाशंत्रन समाहितम् । ततः सम्प्रमे उपपत्या श्वतिस्त्योखतुष्टम्माव जीवस्तानादिन्त्वादित स्वशंत्रन समाहितम् । तते स्वस्त्रम्वत्वस्त्रवाद्यक्तम् । त्यं चास्तिमत्यदे पूर्वाष्ट्यायनस्त्रभै व्रद्यक्तस्त सर्वस्त्रवेवात्सर्वं संगच्छत इत्युक्तम् । एवं चास्तिन्यत्वर्थे प्रसंगः संगतिरिति ॥ १२ ॥

इति श्रीवछभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीताम्बरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ताधिकरणमाछायां द्वितीयाध्यायस्य प्रथमः पादः॥

अय द्वितीयपादे वेदविरुद्धा वाद्या अवाद्याश्च स्मृतयो दृष्यंते, तासां न परमफलसाध-कत्वमिति ज्ञापनार्थम् ।

तत्र प्रथमे पद्सूचे रचनानुषपत्तिस्यिधिकरणे प्रधानस्य कर्तृत्वं दूष्यते । तत्र प्रध-मसूचे अचेतनस्य प्रधानस्य पुदिष्र्वकितियाह्मा या रचना सा नोषपयते, प्रधानस्याचेतनस्वेन क्रियाकारणमृताया युद्धेस्तत्र वक्तुमशक्यत्वादित्युक्तम् । ततो द्वितीये सूचे छोकरचना यया केवछादचेतनान्नोपपवते, तथा शुक्रशोणितजन्या शरीररचनापि । तत्र मातापित्रोहमयोधेतनयोः प्रवृत्तिद्वानात्, अचेतने केवछे तादश्रश्रत्यदर्शनदित्युक्तम् । ततस्तृतीये नतु केवछाचेतनेपि दुन्धे फेनरचनादयो विचित्रा दृश्यते, तादशे नदीजले च सदनादयः। तदृष्टातेनाचेतनस्य केव-छस प्रधानस्यापि रचनाकर्तृत्वं प्रशृतिशास्त्वित सुत्रशिनाशंवय, अशीतरेण समाधत् । तत्रापि दोइ-

<sup>1.</sup> नमसतिति मुळे पाठः ह

नाधिश्रवणयोश्चेतनकर्तृक्योनिमित्तत्वेन दर्शनात् । नदीजले च भेषानां चेतनानां निमित्तत्वेन दर्शनादिखुक्तम् । ततश्चलुर्षे एवं त्रिभिः स्र्यैः केवल्रधानस्य कर्तृत्वं द्पयित्वा केवलस्य तस्य परिणामं द्पपति । केवलं प्रधानं चेत् स्वतः परिणमेत्, सर्वदैव परिणमेत्, तथा सित प्रलंयो न स्वात् । गुणाश्च साम्यावस्थयावस्थिताः स्वतः एव संक्षुन्येरम्, तदा पृष्टिस्थितिप्रलया युगपदिव स्युः, कार्ये च सात्त्विकादिमेदेन न विभव्येतेखुक्तम् । ततः पश्चमे नतु तृणपद्धवादयः पशुपक्षिताः स्वमावादेव क्षीरमावेन परिणमेते इत्याशंकायां समाधीयते । यदि तृणादिकं स्वमावत एव श्वीरमावेन परिणमेत, तदा प्रक्षेपि श्वीरं लम्येत, तत्तु न लम्यते, भेन्वादिकृता सक्षणिकया च तत्र सहकरोतीति न केवलस्य प्रधानस्य परिणामः शक्यवचन इत्युक्तम् । ततः पष्टे 'तृष्यतु हुर्जन' इति न्यायेन केवलस्य प्रधानस्य परिणामान्यपुपगम्य पुनर्द्ययति । यदि केवलस्य प्रधानस्य परिणामोऽम्युपगम्य पुनर्द्ययति । यदि केवलस्य प्रधानस्य परिणामोऽम्युपगम्यते, तदापि स किमर्थः। न च पुरुषार्थं इति वक्तत्यम् । प्रयोजनप्रक्षाप्रवैक्रवृत्तेश्वेतनधर्मस्यने केवले प्रधाने सा न वर्षुः शक्यते । तसाद् द्पणतादवस्थ्यम् । एवमनेनाधिकरणेन केवलप्रधानकारण-वादो निराकृतः॥ १॥

ततो द्वितीये चतुःसूत्रे पुरुपारमवदित्यधिकरणे पुरुपप्रेतित्रधानकारणवादो निराः क्रियते । पंचारुद्धोन्यो यथा गच्छति, तथा पुरुपाछिष्टं तस्त्रेरितं प्रधानं महदादिसीं करोतीत्वेकं मतम् । जन्यस्, यथा अयःकान्तसन्तिषौ ठोहस्य क्रिया, तथा पुरुषसन्निधानमात्रेण प्रधानस्य मह-न्तर्वा विकर्तृत्विमिति द्वितीयम् । तत्युनः स्वांग्रेनाशंक्यः, अंशांतरेण दूपयति । प्रधानपुरुपयोर्च्यापक-त्वेन संसर्गस्य सन्निषेत्र सार्विदिकत्वात्पूर्वोक्तदोपस्तदवस्यः । अनिमोक्षत्राधिकः । तस्मान्मतद्वय-मध्यसंगतमिति पूर्वसूत्रे उक्तम् । ततो द्वितीयसूत्रे प्रधानपुरुषयोर्भच्ये कि पुरुषसांगित्वं प्रधानस वा। तत्र नाद्यः, सर्वेषां पुरुषाणां समत्वेनैकस नियामकत्वम्, नान्येपामिति विभागो न सात्। न द्वितीयः, स्वतन्नेण प्रधानेन पुरुषाय स्वदोपा न प्रदर्शनीयाः । तथा सति दुःखासावेन वैरास्या-न हतापन, स्तापन जनाया उत्पाद कराता । भावात् मोक्षार्यं प्रयत्न उच्छिदेत । तस्मादंगित्वमनुपम्त्रमित्युक्तम् । ततस्तृतीये ननु गुणा एवं विभागशः प्रवृत्तिमंतः, चलस्यभावत्वात्, चलदल्दल्वविद्रसेवमनुमाने पूर्वोक्ताः सर्वे दोपाः निरा-विभागतः मुहायन्यः, नञ्जायान्यः, । कृताः स्युत्तिसाराङ्कः, तत्र दूषणमाह । एवं प्रकारांतरेणातुमिताविष न दोषपरिहारः, कार्यक्रमातु-प्रपार खारनावक, जन कुन्या । प्रत्यादिद्पणग्रासात् । नहि गुणैः कालो ज्ञायते, येन प्रयमं रजः क्षुम्यति, ततः सत्त्वम् , ततस्तम इति । अतो गुणेषु ज्ञानग्रक्तिवियोगात् सर्वमसमञ्जसमित्युक्तम् । ततश्चतुर्थे सांस्यमतवर्तिनां नाना-इता । जता छन्तु सारकार्या । एकादशस्त्रेषे उद्भवन्ने मनावता चानृहितानि । अतः परस्परितरोधादपि तन्मतमसंगतमित्युक्तम् । एवं दश्चिमः सुत्रैरिषकरणद्वयेन प्रधानकारणवादो निराकृतः ॥ २ ॥

ततस्तृतीये सप्तस्त्रे महद्दीयेवद्भेद्धयिकरणे न्यायवेशेषिकादिमतमवसरसंगसां द्याते । ते दि परमाणूनां समवायित्वमंगीकृतः ईश्वरकृतावत्संयोगाङ्गतादिस्प्रिमंगीकृति । तत्र संयोगत्रकारो द्याते । परमाणूनां सरूपं हसं परिमण्डलं च । तयोर्गर्धुपर्युपरि संयोगः, तदा कार्य विवन्मदरसात् । यदि तिर्यक् , तदा नीकादिवदीर्ष सात् । पुक्षसंयोगस्त तैर्नेष्यते । अतस्त्रन्म-तमसंगतिमति प्रथमस्त्रेणोक्तम् । ततो द्वितीयस्त्रेचे परमाणुद्धयसंयोगः सार्वदिशको वैकदिशिको विकदिशको विकदिशको विकदिशको विवदिशको विवदिशको विवदिशको विवदिशको वाययस्त्रस्यान्यस्त्रस्यान्यस्त्रस्यान्यस्त्रस्यान्यस्त्रस्यान्यस्त्रमित्रस्त्रस्य स्त्रोगोन्तिविवदिश्वको वायप्ति । तिष्कः । कर्मजोऽवयवव्यस्त्रस्य संयोगो दिविषः ।

तत्र निरवयनत्वान्नावयवन इत्युक्तम् । अय कर्मनः । तत्र किं स्वमावादुत्यवते, ईश्वरित्यक्षया । । तयोक्तमयोरिष नित्यत्वात्सर्वद् राष्ट्रिप्रसंगः । तस्मात्र स वक्तं शक्यते इत्युक्तम् । ततस्तृतीये समवायो दृष्यते । स हि संवंधः, संवंधिद्वयनिरूप्यः । तथा सित झ्युक्तस् पूर्वममावेन स कर्यं वक्तं शक्यत इत्युक्तम् । ततस्तृतीये समवाये ईश्वरेष्ण्यानाद्वयोनिमित्तयोश्व स्वित्य इत्युक्तम् । ततश्चयत्वे , किंच, परमाणोः समवायिन ईश्वरेष्ण्यानाद्वयोनिमित्तयोश्व स्वित्य सामग्रीसमवयानव्यस्य परमाणुक्रमणस्वन्यस्य संयोगस्य च सर्वदा आपरया तयोरिपि नित्यत्वापितिरित्युक्तम् । ततः पश्चमे परमाणुनित्यत्वं दृष्यते । परमाणुपु ते स्वायंगीकियते । यत्व स्पादिमत् , तदिन्यः छोके दृष्य । अतः परमाणुनित्य इत्युक्तम् । ततः पष्टे विष्यपरमाणुष्ठ स्वादिकं नांगीकियते, तदा झ्युकादिषु स्वायमावापितः । कारणगुणाः कार्यगुणारमका इति तिष्वयमात् । अतो स्वायंगीकारे तदनंगीकारे च दोषादसंगतः परमाणुकारणवाद इत्युक्तम् । ततः सक्षमे सर्ववैदिकानाद्वत्वाद्यसंगतः परमाणुकारणवाद इत्युक्तम् । ३ ॥

ततश्चतुर्थे दशसूत्रे समुदाय उभयहेतुकेपीलिधिकरणे । एकोनिवंशतिसत्रैर्वाद्य-मतान्यवसरसंगत्मा निराक्तियंते । तत्र सौगताश्रत्विधाः वैभाषिकसौत्रांतिकविज्ञानवादिमाध्य-मिकभेदात । तत्र पूर्व वैमापिकमतं निराक्रियते । तेषां मते समुदायद्वयं जीवभोगार्थ संहन्यते । तत्र पृथिन्यादिपरमाणुसमुदाय एकः । रूपादिस्कंधसमुदायश्रापरः । रूपविज्ञानवेदनासंज्ञासंस्कार-नामकाः पत्रस्कंपाः। तदुभयसंबंधे जीवस्य संसारः, तद्पगमे मोक्ष इति तेपां मतं प्रथमस्त्रे दूपयति। जीवस्य क्षणिकत्वेन तदुभयसमुदायाप्रातिः, तेन तदुक्तः संसारप्रकारो मोक्षश्चासंगत इत्यक्तम । ततो द्वितीचे क्षणिकत्वद्रपणपरिहारं सत्रांशेनोद्धान्य, अंशांतरेण द्रपयति । तन्मते प्रत्यः कारणसमदायः। तत्र संस्कारः। सर्वेक्षणिकत्वेपि मध्यपातिभ्योऽविद्यादिभ्यः स्कंधप्रत्य-वेभ्यो जन्मादयः जन्मादिभ्यः प्रत्येभ्यश्चाविद्यादय इत्येवं चक्रवत्परिवृत्ताविप न कारणव्यक्ति प्रति कार्यव्यक्तेः प्रत्ययता, किंत पूर्वपूर्वप्रत्ययस्योत्तरोत्तरप्रत्ययं प्रति कारणत्वम् । उत्तरोत्तरक्षणिकविज्ञा-त्तसंततेरेव जीवत्वम्, तादशार्थं संततेरेव जडत्वम् । अतः क्षणिकविज्ञानसंतत्यात्मकस्य जीवस्य क्षणिकार्थे संतत्यात्मकसविषयेन्द्रियशरीराख्यरूपस्कंघसंबंध इति संसारः । रागादिरूपसंस्कारस्कं-धविरामादेव तदमावरूपो मोक्षः । अतो न काप्यनुपपत्तिरितिसूत्रांशेनाशंक्य, अंशांतरेण तद्दप-यति । ये हि प्रस्या उत्तास्ते सदशीं संततिमुत्पाच नश्यंति । तथा सति निज्ञानसंततिक्रपस्य नीवस्य पूर्वकाठीनिप्रयाप्रियसंस्पर्शाननुसंघानात् कथं वेदनादिस्कन्धात्मसंसारसिद्धिः, कथं च तद-भावसिद्धिः, श्चिरस कसाप्यभावात् । तस्मादसंगतं तन्मतम् । ततस्तृतीये । किंच, तन्मते स्थितिक्षणसाभावात्त्रथमक्षणे उत्पत्तिः, द्वितीयक्षणे नाग्र इति प्रत्ययत्वसैवासंमवः, संघातस्य चासं-भवं इत्युक्तम् । एवं त्रिभिः सुत्रैः पुञ्जस्य कारणता दृषिता । ततश्चतुर्थे । अससे हेती फलोत्पत्ति-रित्याकस्मिकत्वपक्षं दूषयति । तेषां हि प्रतिज्ञाद्वयम् । एका तु सर्वे क्षणिकमिति प्रतिज्ञा । द्वितीया तु आरुंबनप्रत्यसमनंतरप्रत्ययाथिपतिप्रत्ययसहकारिप्रत्ययाख्यांश्रतुर्विपान् हेतुन् प्राप्य विज्ञानस्कं-धात्मकं चित्तं वेदनास्कंधात्मकाश्चेत्ता उत्सद्यंत इति । तत्र द्वितीयांगीकारे वस्तुनः क्षणांतर-संबंधात्प्रयमप्रतिज्ञा नश्यति । द्वितीया चेन्नांगीकियते, तदा प्रतिनियतहेल्नभावात्सर्वे सर्वतो सुग्-पदेव स्वात् । तस्माचदसंगतमित्युक्तम् । ततः पञ्चमे एवं तदुक्तमुत्पचित्रकारं दूपवित्वा नाग्रप्रकारं द्पयित च । तत्र तेषां मते पञ्चपदार्थाः । एनं नारायामीति सुद्धिपूर्वको विनाशः प्रतिसंख्यानिरोधः । तां विना यो नावाः स अप्रतिसंख्यानिरोषः । आकाराश्च । एतत्र्यं निरूपाल्यमः। अवस्त्विति

यावत् । तत्राकाशस्त्रहर्षं तद्दपणसूत्रे वाच्यम् । क्षणिकं संस्कृतं चेति पञ्च । तत्र क्षणिकं संस्कृतं चेति द्वयं पूर्वसूत्रेषु दूषितम् । अधुना निरोधद्वयं दूष्यते । तन्मते पदार्थाः सर्वे क्षणिकाः सदशसं-तानजननस्त्रभावाः । क्षणिकानां च नाशकसंवंधो न पूर्वेद्दष्ट इत्यन्त्यानामपि पदार्थानां नाशकः संबन्धाभावात्पर्ववदेव संततित्रतिवंधाभाव इत्सविच्छेदादित्युक्तम् । एवमत्र कार्यविचारेण निरोधद्वयं द्षितम् । ततः पष्टे तद्वयसरूपविचारेण तद्दपयति । तत्र वैभाषिकाः सौत्रांतिकाः योगाचाराश्च उक्तनिरोधैकदेशभतेऽविद्याविनासे मोक्षस्त्रदर्शनोक्तरीतिको भवतीति मन्यंते । तदसंगतम् । अविद्या-(या)निर्देतके नार्धेगीकियमाणे तन्मतीयसाधनविधायकशास्त्रवैफल्यम् । सहेतुकनाशांगीकारे निर्दे-तकत्वप्रतिज्ञाहानिरित्यभयथापि दोप इत्युक्तम् । एवं सूत्रद्वयेन तदुक्तनाशप्रकारो दूपितः । ततः स्मामे आकार्या दपयति । तेषां मते आवरणाभाव एवाकाशः । सोपि निरूपाख्यः । तादशेषि मतांतर-वदस्तरवन्यवहारस्याविशिष्टत्वात् । अत्र गृष्ठः, अत्र रथेन इत्यादिन्यवहारस्य तत्रापि दर्शनात् । अवकाशरूपेण प्रत्यक्षत्वाचावस्तृत्वमसंगतिमत्युक्तम् । ततोऽष्टमे पुनः संक्षेपेण क्षणिकवादं निरा-करोति । सर्वत्र स एवायमिति प्रत्यभिज्ञा दृश्यते । श्रणिकत्वे तु तस्य नष्टत्वात्कालान्तरे प्रत्यभिज्ञा वाध्येत । तस्मादसंगतः क्षणिकवाद इत्युक्तम् । ततो नवमे तद्मिमतामभावाद्भावोत्पत्ति निराक-रोति । ते हि वीजोपमर्द विनांकुरोत्पर्ति, दुग्धोपमर्द विना दध्युत्पत्तिमपत्रयंतो नष्टेम्य एव वीजा-दिम्यस्ततदल्पत्ति पश्यंतः केवटादमावादेव मानोलात्ति मन्यंते । तथाचाठीकादेवीत्पत्तिरिति विच्यति । तदसंगतम् । दृष्टिविरोधात् । यदि ह्यळीकादभावादेव केवळात्कार्यं स्वातदा वीजाहिष स्थात . दुग्धादंक्तरं च । तत्तु न दुरयते । तस्मान्नामाबाद्वावीत्पत्तिरित्युक्तम् । ततो दुशमे यद्यभा-वादेव सर्वे स्रात्, तदा तस्य सर्वत्र सुरुभत्वात् कृषिहरुदिसाधनरहितानामपि धान्यादिः सिध्येत । तत्त न दृश्यते । अतोषि नामावाद मावोत्पत्तित्त्युक्तम् । एवं दशमिः सुत्रेः वैमापिकसौवांतिकयो-र्भतं निराकतम् ॥ ४ ॥

ततः पष्ठे चतुःसूत्रे नैकस्मिन्नसंभवादित्यधिकरणे विवसनस साहादिनो निराक रणम् । स हि सादत्ति, सात्रात्ति, सादित नात्ति, साहक्तव्यः, सादत्ति चावकव्यः, सात्रात्ति चावक्तव्यः. स्यादिस्ति नास्ति चावक्तव्य इत्येवं सप्तभंगीं मन्यते । सप्तभंगी नाम सप्तानां भंगानां समाहारः । सा च सार्वित्रिकी । तदिदं प्रत्यक्षविरुद्धम् । न ह्यस्तिनास्त्यादिभंग एककाठं सर्वेवां दर्शनगोचरीभवतीति । तस्मादसंभवन्नसंगतः । किंचेयं सप्तमंगी सार्वत्रिकीति तदक्तसाधनेष तद-पदेष्ट्रप तीर्थकरेषु तदक्ते मोक्षरूपे फले चानुवर्तमाना सर्वेष्वेव तदुक्तेष्वनाखासं वनयतीत्यतोऽप्य-संगतस्तद्वाद इत्युक्तम् । ततो द्वितीयसूत्रे तदुक्तमात्मस्तर्षं दृष्यते । स हि आत्मानं क्रत्यं मन्यते । सृष्टिं च परमाणुम्योंऽभीकरोति । मोक्षे च निरावरण आत्मा तिष्ठतीति । तदिदं द्प्यते । परमाणुम्य एव सृष्ट्यंगीकोरणात्मनो वस्तपरिच्छेदांगीकारादकारुवर्थं सर्वरवं न भवति । तथा च मोक्षदशायामवलोकाकाशवर्तित्वेन तत्कतावरणसंभवान्निरावरणप्रतिज्ञाहानिः । किंच. सर्व-वस्तब्वात्माभावादात्मनामस्तिकायत्वप्रतिज्ञाहानिश्रेत्यर्थे इत्युक्तम् । ततस्तृतीये तदम्यूपगतो देह-परिमाणात्मवादो दूष्यते । स हि देहपरिमाण आत्मेति मन्यते । सक्ष्मदेहे सूक्ष्मः । स एव स्थलदेहे स्यूळ इति । एवं पर्यायेण तत्तत्परिमाणांगीकारे अवयवीपचयापचयाभ्यामात्मनीपि विकारापत्तिः । संकोचिवकाशेषि विकारस दुःपरिहारत्वादित्युक्तम् । ततश्चतुर्थे तदुक्तमात्मपरिमाणमेव दूष्यते । स हि मोक्षावस्थावस्थितचीवस्य परिमाणं निसं वदति । तदग्ने देहोमावात् । संसारावस्थायां त्वनि-सम् । तथा सति संसारावस्थायां चार्वाकवदात्मन अनिसर्सापत्तिः । तथा सति मोक्षः कस्य स्थात । अतः संसारावस्थायामपि तस्य नित्यं परिमाणमंगीकार्यम् । अणु वा महद्वा । तथा सति देहपरिमा-णारमवादस्त्वसंगत इत्येवं द्वितमित्यक्तम् ।

एतेषु पदस्यन्यविकरणेषु महा जगदुशादानं न नेति संदेहः, तत्तन्मतिवरोधः संदेहशीजम्, नेति पूर्वः पक्ष, सर्वसमयानामशुक्तत्वाद् महीनोपादानमिति सिद्धांतो ह्रेयः । पष्टे तु महीन निरुद्धः धर्माधारम्, नेतरिदिति नियमो युक्तो न चेति संदेहे, साहादिभिः सर्वत्र तथान्युरगमान्नेति पूर्वः पक्षाः, साहादिसासंगतत्वाहवैन तथेति नियमो युक्त एन, शुला मक्तत्रत्वसेण च प्रमितत्वादिति सिद्धांत इति प्रकारांतरमिषकं क्षेयम् ॥ ६ ॥

ततः सप्तमं पंचस्त्रे पत्युरसामंजस्यादित्यधिकरणे नेयायिकवैशेषिकहैएण्यगर्भगातंजरुकापालिककालामुखपाशुपतेशवा ईश्वरस्य निमित्तमात्रतं मन्यते, न त्पादानत्वम्, तद्पवित ।
यदीश्वरः निमित्तमात्रं स्वावदा केपांचित्सुखं केपांचिद्वःखं दद्विषमो निष्टंणश्च स्वात् । अतो सामंजस्यात्मतमसंगतम् । ततो द्वितीये तन्मते जीवनश्चणोविंद्वत्वारजसंयोगस्य वक्तुमयुक्तत्वेन पतिस्वातुपपत्तिः । यिज् च संवंशोगीिकयेत, तदापि विभुत्वनित्यत्वान्यां तुत्वत्वापर्या नियन्यनियामकमावातुपपत्तेः संवंशातुपपतित्युक्तम् । ततस्तृतीये ईश्वरः श्चरीरं किंविदाधारं चािष्ठश्चप
करोति, तदिना चा । आये तिव्यत्मनित्यं चा । आये परमाशुक्तरुष्य स्व कार्यानिविक्तत्व्यत्वार्याः
अवयवित्वाभावात् । द्वितीये तु जन्यत्वम् । तथा सित तर्क्तुर्विक्तमशक्यत्वादनवस्थापितिः ।
अवाशिर एव करोतिति नतम्, तदा तु गुक्तानाभिन तस्यापि कर्तृत्वाद्यपतिः । अतोपिष्ठातातुपपत्या तन्मतमसंगतम् । ततश्चर्तुर्ये यथा जीवोऽशरीर एवंद्वियादीनि करणान्यधितिष्ठति, त्यिपयति, तथेश्वरोत्यश्चरीर एव जीवान् नियमिष्य्यतीति स्त्रश्चिनाशक्य, स्वाशेन समाहितम् । यदि
जीवद्यतिन तथागीिकियते, तदा तद्वस्थतिनेव तस्य सुखदुःखमोगाद्यापतिः । (ततः पंचमे तैर्जदजीवद्यतिन तथागीिकियते, तदा तद्वस्थतिनेव तस सुखदुःखमोगाद्यापतिः । (ततः पंचमे तैर्जद-

जीवनियमनार्थं हीश्वरोम्युपगम्यते । नियमनं चेयत्तायां संभवति । ततश्च तेपामियत्तापत्तिः । तथा सितं तेपामंतवत्त्वस् । इयत्तापरिच्छिन्नेषु घटादिष्यंतवत्त्वस्य दृष्टत्वात् । एतद्दोपपरिहाराय जीवानां व्यापकत्वमसंख्येयत्व चांगीक्रियते, तदा असंख्येयत्वस्य सर्वाज्ञेयत्वनियमात् सर्वतिद्विपयकज्ञानसंभिक्षेरुभावेनासर्वज्ञता स्थात् ।) तदनापत्तौ नियामकाभावादित्युक्तम् । तेनेश्वरविषयेपि तन्मतमसंगत-मित्युक्तं गवति ॥ ७ ॥

ततोष्टमे चतुःस्चे उत्पारचसंभवादित्यधिकरणे पाचरात्रमते योशो हि श्रुतिविरुद्धः सांशो दृष्यते । पंचरात्रस्य भगवत्प्रणीतत्वेषि तावतांश्वस द्विद्यूर्वकमेव गौतमशतानामृषीणामर्थे स्थापनात् । सोंशस्त्वयम् । ते हि परम्रक्षणो वासुदेवात् संकर्षणसः जीवसः, तस्मादमञ्जमस्य मनसः, ततोऽनिरुद्धसादंकारस्थोत्पत्ति वदंति । तेषां चतुर्णा व्यूह्तां च वदंति । तदेतः क्रुतिविरुद्धम् । एव-सुत्यत्ते व्यूह्त्वासंभवात् । व्यूह्तंव चैवसुत्सर्यसंभवात् । जीवोत्पत्तौ मोक्षस्याप्यसंभवात् । तस्माद्यमंशो विरुद्ध इति पूर्वस्त्रे दृष्तः । ततो द्वितीये संकर्षणात्यद्धमोत्यतिर्व्यते । कर्तुर्जीवात् करणस्य उत्पत्तिर्व्यते । मनसः करणाददंकारोत्पत्तिरिष तथा । अतः प्रश्रुमादनिरुद्धते । कर्तुर्जीवात् करणस्य उत्पत्तिर्व्यते । सर्वा परमेश्वरत्वं चेदंगीकियते, तदा अनेकेश्वरत्वापत्तिरित्युक्तम् । तत्रश्चतुर्ये गोडित्यश्चतुर्यु वेदेषु परं श्रेयः अठव्य्वा इदं शास्त्रमधीतवान् । तथा तप्तचक्रादिधारणं च तत्र विहितम् । तदेतव्रक्रुतिविरुद्धम् । तत्रचक्रादिधारणस्य पुराणेषु श्रूप्रभावेनोक्तत्वात् । वेदेषु परस्रश्चेयोठाभाभावक्रयमस्यापि तथात्वात् । तस्मादेततस्त्रचतुष्ठयोक्तं दृष्यं यत् तद्वेदविरुद्धम् । एवं स्मृतिषु वेदविरुद्धार्णने सर्वाण्येन वेदविरुद्धानि शक्षाष्ट्यप्रस्थाविषया दृषितानि भ्रोतानि ॥।।।

इति श्रीवहःभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ताधिकरणमालायां द्वितीयाध्यायस्य द्वितीयः पादः॥

अय ततस्तृतीये पादे पूर्व क्रमसृष्टी मूतोत्पत्तित्रकारस्तत्स्वरूपं च विचार्यते ।

तत्र प्रथमे सप्तस्त्रे न वियदित्यधिकरणे आकाशोतिविविद्याति । तत्र छांदोग्ये तेजआदिका एष्टिः, तैनिरीयके आकाशोदिका, तत्रास्वतेति पदाभावादाकाराकोत्तर्पाति संदिग्या । तत्र प्रथमसूत्रे आकाशसोत्पत्तिः छांदोग्ये न श्र्यते । तस्मानोत्पतित्यार्थाकतस् । ततो द्विनीये तैनिरीये तिति श्रायणात् पूर्व 'चात्म आकाशः संमृत' इति कथना-दस्त्युत्पतिरित्युक्तम् । तत छांदोग्येषि तत्स्ष्रिर्द्यमतन्त्र्यति सिच्यति । ततस्त्रुतीये आकाशस्य निर्वयवलेन व्यापकलेन चाकाशसोत्पतिर्ने संमवति । तस्मादाकाशोत्पतिर्गोणीत्यार्थाकतम् । ततस्त्रुत्तर्थे मत्त्र तित्रश्य विद्यति विद्यति । ततस्त्रत्तर्भये आकाशस्य निर्वयवलेन व्यापकलेन चाकाशसोत्पतिर्ने संमवति । तस्मादाकाशोत्पतिर्गोणीत्यार्थाकतम् । ततस्त्रुत्तर्थे संमृत इतिपदस सर्ववार्युक्तर्यक्तर्यात्तर्यक् नौणी, अन्यत्र सुत्यम् । ततः पंचमे नत्र तैतिरीये प्रथम् । सुत्यपद्वनिद्यविद्यित्रिर्दकन् गौणी, अन्यत्र सुत्यम् संमृतिपदस वृत्तिरिति न वक्तं विद्यत्ति । स्वक्तं व्यवस्य स्वयाद्वितिति न वक्तं प्रथम् । सुत्यपद्वनिद्यविद्यित्तर्यक्तं , यथा 'तस्ता त्रस्य निविज्ञासस्, तणा त्रस्रोति विद्यति । तस्त्रिप्ति स्वयाद्वस्ति । तस्त्रिप्ति स्वयाद्वस्ति । तस्ति विद्यति । तद्वंभीको विद्यति । तस्ति विद्यति । तद्वंभीको विद्यति । तस्ति । तस्ति विद्यति । तस्ति विद्यति

सप्तमे नतु निरवयनत्वादीनां वाधकानामुकत्वात्मा कथं संभवतीत्वाशंकायाम्, आकाश्चो नौत्यचेत् निरवयवत्वादित्येवं साधने, उत्पचते ठौकिकव्यवहारविषयत्वादित्येवं साधने, उत्पचते, ठौकिकव्यवहारविषयत्वादित्येवं सत्प्रतिपक्षत्वेन युक्तीनामप्रयोजकत्वमुक्तम् । तस्माच्छृत्युक्ता आकाशोत्वित्रित्तेव्यक्तम् ॥ १ ॥

ततो द्वितीये एकसूत्रे एतेन मातरिश्वेत्यधिकरणे एवमेव वायूत्वितिति साधि-तम् ॥ २ ॥

ततोत्रिमस्त्रे महाणोप्युत्पत्तिरस्त्विति वितंडयाशंक्य, मूठभूतस्य सतः नित्यत्वन्यापकत्वयो-निरंकुशस्ताहुत्पत्तिर्न संभवतीत्युक्तम् ॥ ३ ॥

ततश्चतुर्थे एकसूत्रे तेजोत इत्यधिकरणे वायुतखेजस उत्पत्तिः समर्थिता ॥ ४ ॥ ततः पंचमे एकसूत्रे आप इत्यधिकरणे तेजस अपामुयात्तिः समर्थिता ॥ ५ ॥

ततः पष्टे एकसूत्रे पृथिव्यधिकारेत्यधिकरणे छांदोग्ये अझ्यः सकाशादन्नोत्पत्ति-रुक्ता, तैतिरीये च पृथिव्युत्पत्तिरिति विरोधपरिहारार्थमञ्जयन्देन पृथिव्येवोच्यते । छांदोग्ये भृता-पिकारात् 'बल्कुष्णं तदन्नस्वं'ति नीलरूपकथनात्तैतिरीये अझ्यः पृथिवीति शब्दांतराचेत्युक्तम् ॥ ६॥

ततः स्रप्तमे एकसूचे तदभिष्यानादेवेव्यधिकरणे आकाशभावापवाप्यमेशराह्मपोरू स्पतिः, एवं वाष्यादिमावापत्रादग्रेपि तेजआदीनां ज्ञेया । सर्वकर्तृत्वस ब्रह्मार्टगत्वादिव्युक्तम् ॥ ७॥

ततोष्टमे एकसूत्रे विषयेयेणेत्यधिकरणे प्रसंगात्मरुपप्रकारो विचारितः । क्रमसृष्टौ येन क्रमेणोत्पत्तिस्तद्विपरीतक्रमेण शरुप इत्युक्तम् ॥ ८॥

ततो नवमे द्विस्त्रेत्र अंतरा विज्ञानमनसीत्यधिकरणे विज्ञानशब्देन जीवः मनश्च एतयोरिष क्रमेण मध्ये उत्पवितित स्वांशेनाशंक्य, अंशांतरण समाहितम् । विज्ञानमयो जीवात्मकः, मनोमयस्तु वेदात्मकर्षेतितीये उक्तः । अतस्त्रयोरुत्तिति वेदाभिन्नेता । नामरूपव्याकरणात्मिकायां स्प्रेष्ठो जीवस्य करण्यतेन वेदस्य च द्वारत्वेन तत्त्र्वंभावितया स्वश्चलस्त्यभावात् । यद्यपि न्यूनांश-पूरणाय भाणेद्रियमनसां कविदुत्यत्त्वंक्तव्येति चेत् ? पुराणानां श्चत्युग्दृहणत्वात्तरम्रसरेणाकाशात्यूर्वं-येत तत्कारणभावापन्नाद्वर्षण एवेति जानीहि । ततो द्वितीये नत्तु विज्ञानमयस्य जीवस्यातुरात्तौं सर्वव्यवहारोच्छेदप्रसंग इत्याशंक्य, जीवस्यापि स्वावर्जगमशरीरे समागमरूपोत्पत्तिस्तु भवत्येव, न तु स्वरूपोत्पत्तिरुत्या । अतो न व्यवहारोच्छेद इत्युक्तम् । तेन जीवोत्पविर्माकृति स्वितम् ॥ ९ ॥

ततो ददामे एकसूत्रे नात्माऽश्रुतेरित्यधिकरणे चीवस खरूपत उत्पविर्विगतिता । देवदत्तो जात इलादौ देहोत्तवेरेव श्रवणन जीवोत्पत्यश्रवणात् । 'न जायते न मियते वा विपश्चि'-दिलादिप्र जन्ममरणाभावशावणेन निसत्वबोधनाचेति ॥ १० ॥

तत एकादको एकसूत्रे क्षोत एवेव्यधिकरणे जीवो ज्ञानसक्तो ज्ञानधर्मा च विज्ञानम्याः, 'विज्ञान यज्ञं तहते' इलादिखरूपयोधकश्चतिम्यः। 'न पत्र्यो स्ट्सु परयति', 'द्रष्टा श्रोता मंते'त्यादिज्ञानपर्भत्वयोधकश्चतिम्यथेन्युक्तम् ॥ ११ ॥

तती द्वाददो ददासूत्रे उत्कातिगत्यागतीनामित्यधिकरणे तत्र जीवस्य निसलेन मध्यगपरिमाणस वक्तमशक्यत्वासरमाणु वा परिमाणं महद्रा संभवति । तत्र किं शुक्तमित्या कांक्षायां परिमाणं विचारितम् । तत्र प्रथमसुत्रे 'स यदास्माच्छरीराहुत्कामती'ति. 'ये के चास्माह्ये-कारायांतीं'ति तस्माह्योकारपनरेत्यस्मै ह्योकाय कर्मण' इति श्रुतिपु उत्क्रांतिगत्यागतिश्रावणात् जीनोऽणिरित्यक्तम् । ततो द्वितीये 'ऊर्णनाभिर्यया तंतून्छजते हरत्यपि, जाम्रत्स्वमे तथा जीवो गच्छत्यागच्छते प्रन'रिति श्रताविद्रियरहितस्य केवरुसेव गत्यागतिश्रवणादपि तथेत्युक्तम् । तत-स्ततीये जीवोऽणभीवतं नार्हति. 'स वा एप महानज आत्मा योयं विज्ञानमयः प्राणेष्वि'ति विज्ञान-स्तृताय जानाञ्चुमानतु नाहात, त ना एत नवाना नात्रा नात्र लक्षानाचा नात्राचा ता प्रकार मयस जीवस महत्त्वश्रानणात् जीवो नाष्ट्रिति स्त्रांशेनाशंनय, अंशांतरेण समाहितम् । उक्त-श्चतेर्मद्यप्रकरणपठितत्तान्न तया जीवमहत्त्वसिद्धित्त्युक्तम् । ततश्चतुर्थे 'स्वयं विद्वस्य स्वयं निर्माये'ति स्त्राविपयकश्चतौ स्वशन्दः जीवस्राणुत्वं चोषयति । स्त्रमे श्चरीरमध्ये तावत्परिमाणस्य व्यापकस्य च विहारकर्तत्वासंभवात । 'वालाग्रश्वतभागस्य शतधा कल्पितस्य त । भागो जीवः स विज्ञेयः स चानंत्राय कल्पते' इतिश्चतौ जीवमुपकृल तत्परिमाणवोधनाचाणुरित्युक्तम् । ततः पञ्चमे अणी-पीनलान चल्पा समञ्जा नाम्बरहरू करायुक्त या स्वरम्थ्य स्वरम्थ्य स्वरम्थ्य सहाकटाहे तस्तैहे निक्षिप्तसीठं शीतठं करोति, तथा जीवोपि सामर्थ्यांकरोतीति व्याप्तौ युक्तिरुक्ता । ततः पटे नतु चंन्द्रनसावस्थानं त्रसक्षतो निश्चितम्, तेन तस्य तथालम् । जीवस्य स्थितिस्तु नैकत्र निश्चितीत स प्रमुक्तानसाम तस्त्रका सामान्य, वर्ष का प्राप्त का स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्व ह्यांतो न वक्तं शक्यते इति स्वांशेनाशंक्य, 'गुहां प्रविद्या'वितिश्चता जीवस्य हृदि स्थितिः शास्त्रा-न्निश्चितित न दर्धातवैषम्यमित्युक्तम् । ततः सप्तमे जीवस्य यो गुणश्चैतन्यं तेन जीवः सर्वश्चरीर व्यामोति । यथा मणेः क्रांतिर्वहुदेशन्यापिनी, तद्वदिखुक्तम् । ततोष्टमे चैतन्यगुणस साश्रयाधि-कदेशवृत्तिलं चंपकादिगंघवदवगंतव्यमित्युक्तम् । ततो नवमे चैतन्यगुणेन सर्वशरीरव्यासौ कीशीतिक प्राह्मणे 'हिता नाम पुरुषस नाड्य' इत्यादिना तासां नाडीनामणुलं तासु जीवस्य स्थिति चामियाय, स एप इह प्रविष्टः 'बाळोमम्य आनखात्रेम्य' इत्येनन व्याप्ति प्रदर्शयति । तस्मात्साम-स्पेंत गुणेन च ब्याप्तिस्पपत्रेत्युक्तम् । ततो दश्चामे 'प्रज्ञया शरीरं समारुखे'ति श्रुतौ प्रज्ञायाः करणत्वनिर्देशात्वरूपचैतन्याद्वित्रं गुणरूपं चैतन्यं निरूपितम् । अतो गुणेन व्याप्तिरुपपन्नेति साधितम् ॥ १२ ॥

ततस्त्रयोदशे चतुःस्त्रे तहुणसारत्यादिव्यधिकरणे जीवे महाखव्यपदेशो मुख्यो गीणो वेलाशंकायाम्, सुप्रतिसाक्षिणि माशे यथा महात्व्यपदेशो गीणस्वा 'भ्रश्चानधनस्त्वनसी'- सादाविष महागुणसारवाहहाद्वव्यपदेशो गीण इरकुरत्व । ततो द्वितीये नगु नीचसारपुरकुरत्व- व्यपदेशो न युक्तः । न च प्राञ्चविति वाच्यम् । तथा सति प्राञ्चवित्ते सात् । तथा सति कि व्यपदेशेनेत्याशंक्य, समाधानमाह । यावदात्मा वर्तते, तावरस्त्वनित्तं स्वतं स्फुरति । अर्था- दाला नित्व इति सर्वदेव स्फुरति । तस्मान्न दोष इरकुक्तम् । ततस्त्वतीये (नगु) जीवे आनंदां शानिव्यत्या महाधानिर्माव इरकुक्तम् । तत्र युक्तम् । जानंदांश्चस् पूर्वमस्त्वेन प्रधान्यत्वात्, जन्यत्वेन नश्चत्वा च व्याद्या तस्य नश्चरत्वात्, व्याद्या तस्य नश्चरत्वात् । तस्य तस्य व्याद्या तस्य नश्चरत्वात्, तथा पूर्वं सुस्तर्रोण वर्तमान एवानंदी महामाव सत्यमिव्यच्यते । अतो न तस्य नश्चरत्वमित्युक्तम् । तत्रश्चर्यं नित्वदानी स्वादांशावेव प्रकटो, मोक्षे त्वानंदांशिप प्रकटो भवती- त्याव्यापेते विद्यात्ते कि हित्तार्थां स्त्रत्वा । यदीदानीमप्यानंदः प्रकटः स्याददा स्विदंशविद्वानीमप्यानंद उपकर्यते, संसाद्य न स्यात् । यदीदानीमप्यानंदः प्रकटः स्थाददा सिद्ययेत । नित्वनितिश्वसुद्धामिव्यक्तेत्व मोक्षत्वात् । यदि जीवो नित्तनंद एव, महीवानंदमय-

मिति नियमोऽगीक्रियते, तदा 'बर्बेय सन् ब्रह्माप्येती'तिश्चतिर्विरुध्येत । अतः प्रमाणाद्यविरोध एव-संगीकारे हेतुरित्युक्तम् ॥ १३ ॥

ततश्रद्धदेशेऽष्टस्त्रे कर्ता शास्त्रार्थवक्तादिव्यधिकरणे जीवस्य कर्तृलं व्यवस्थापितम् । सांस्येः प्रकृतिगतमेव जीवे तत् प्रतीयत इत्यंगीिकवते, तित्रवृत्त्यर्थम् । तत्र प्रथमसूत्रे शास्त्रार्थयं अकृतिगतमेव जीवे तत् प्रतीयत इत्यंगीिकवते, तित्रवृत्त्यर्थम् । तत्र प्रथमसूत्रे शास्त्रार्थयं इत्तृत्त्वः हेत्त्वः । वेदादिषु जीवमेवािषकृत्याम्युद्यितःश्रेयसफलकानां यञ्जोपासनाहराणां कर्मणां विज्ञानदर्शनादित्युक्तम् । ततो द्वितीये जीवस्य स्वतः कर्तृत्वामावेषि संसारद्वायां प्रकृति-संप्रप्रतेन विवेकाप्रहाराकृतकर्तृत्वप्रद्वणेष न शास्त्रान्यमित्यां स्य वृद्धाति हेतुक्कः । विद्यार स्वेच्छाक्षाद्धात्मकमोगस्त्रेणे द्वद्वियायामुपिद्रयते, स च द्वद्विदः कर्तृत्वमाक्ष्मितीति जीव एव कर्ता इत्युक्तम् । ततस्तृतीये 'तदेषां प्राणानां विज्ञानेन विज्ञानमादाये'तिश्रुतौ विज्ञानात्वानक्षमेन जीवस्य स्वातक्ष्ययोपानात्त्येत्र कर्तृत्वमित्युक्तम् । ततः स्वातं यद्वो प्रयमानिर्देशो सित्यते स्वातं । त्रविद्यापान्त्रयाचित्यते न कर्त्वापत्यविद्याच्या । ततः प्रयम् पद्वि ज्ञानिस्य कर्तृत्वं स्वात्त्रयाचित्यावा । ततः प्रयमानिर्देशो सित्यत्य । ततः प्रत्ये विद्यायाम्यत्य । ततः प्रयम् पद्वि ज्ञानस्य कर्तृत्वं स्वात्रया सर्वत्रव्यात्वाति । तथा च सांस्यत्व स्वात्रयाचित्याचित्रयाचित्यत्य स्वाप्यत्या न कुर्यादित्याय्वयम्, अस्य शक्तिस्तितिभाव देशुक्तम् । ततः पष्टे नतु स्वतंत्रयाच्या न कर्तृत्वानिरित्यक्तम् । ततः सप्तम् । ततः सप्तम् । ततः स्वति । त्यत्वतः कर्तित्याच्यत्वतः स्वति । त्यत्वतः कर्तृत्वमान्यत्वतः स्वति । अतस्तद्वत्याच्यत्वतः स्वति । स्वत्वतः विद्यत्वतः स्वति । अतस्तद्वतः स्वत्यत्वतः स्वतः स्वति । स्वतः द्वतः स्वतः तस्वतः स्वतः स्वतः विद्यत्वतः स्वतः विद्यत्वतः स्वतः विद्यति । त्यत्वतः विद्यत्वतः स्वतः विद्यत्वतः स्वतः विद्यति । विद्यतः विद्यत्वतः स्वतः विद्यति । स्वतः विद्यत्वतः स्वतः स्वतः स्वतः स्वतः स्वतः स्वतः स्वतः स्वतः स्वतः स्वतः

ततः पंचवदो द्विस्त्र्जे पराचु तन्छुतेरित्यधिकरणे जीवस कर्तृत्वं खतो वा भगवतो वेखायंकायां भगवद्गतेमेव कर्तृत्वं भगवदंशवान्तिवे भारते । 'एए एव साधु कर्म कारयती'तिश्वतः । महणः सर्वेह्वस्त्रात्व वेषमनेपूर्णयादिदोप इति प्रथमसूत्र्जे उक्तस् । ततो द्वितीयसूत्रे कीडार्थे यो भगवता उद्यमः कृतो वर्तते, तदपेक्ष एव मगवान् खांग्रं जीवं तत्र तत्र तथा प्रवर्तयतीत्सुक्तम् । दोपपरिहारस्त् सर्वेह्वस्वादेव कृतः ॥ १५ ॥

ततः पोडरो एकावरास्त्र्ये अंशो नानान्यपदेशादित्यधिकरणे जीवस मक्षसंवंविद्वरपुच्यते तत्र प्रथमसूत्रे जीवो मक्षणांत्र एव । 'सर्व एवारमानो च्युवांति, कपूर्यपरणा रमणीयचरणा' इतिश्रुतौ वहुत्वेन व्यपदेशाद 'मक्षदाशा मक्षदासा मक्षेमे कितवा उते'तिश्रुतौ मक्ष्रवेन
च व्यपदेशाव । नक्षेकस्य जीवस महुत्वं मक्ष्रवर्षा चेर्युभयमंशत्वं विना संगच्छते । तस्मादंश
इर्युक्तम् । ततो द्वितीये 'पदोऽस्य विश्वा म्हानी'तिमंत्रवर्णे जीवस्य माहत्वाद्यंशत्वित्युक्तम् ।
ततस्तृतीये 'ममैवांशो जीवछोके जीवमृतः सनातन' इति स्पृतौ कंठत एवांशत्वपुक्तम् । एवं त्रिभिः
स्वैर्जीवस्य मह्मसंपिष्टरपुक्तम् । ततस्त्रतुर्थे जीवस्य मह्माग्रवे तहारा मह्मप्यि या दोपसंवंघश्रंका सा द्वान्यां परिहृता इति न वक्तं श्वन्यम् । जीवस्य इत्रिक्तंव तहारा मह्मप्ये मह्माग्रवे प्रह्मात्वादीना हुए-

प्रकारयसंसर्गेषि न सूर्यादेर्दुष्टत्वम् , तथा ब्रह्मणोपि । वस्तुतस्तु दुष्टप्रकाश्यसंसर्गेषि प्रकाशस्यापि न द्रप्रत्वम् । कृतः सर्यादेः, तथा जीवस्य ब्रह्मणश्चेत्यदोप इति । ततः पंचमे स्मृत्यादिदोपपरिहार उक्तः 'तत्र यः परमात्मा हि स नित्यो निर्शेणः स्मृतः । न छिप्यते फर्छेश्वापि पद्मपत्रमिवांमसे'ति । 'कर्मात्माप्यपरा योसी मोक्षवंधैः स युज्यते' इति जीवस्य दोपसंसर्गो, न महाण इति । ततः पष्ठे नतु जीवस्य यदि ब्रह्मांशत्वम् , तदा विधिविषयत्वाभावात्कर्भसंवंधाभावः फठासंबंधश्रेत्याशंक्यः जीवसापि न स्वतो विध्यादिविषयस्वम् , किंतु देहयोगादेव विधिनिपेधाधीनस्वमपि । तत एव यथा श्वाशिश्वंडालोदकं तद्धटादिश्च परिह्रियते, शिष्टसंबंधिनस्ते गृह्यंते, एवं जीवस्य देहसंबंधकृती गणदोषों न खत इत्युक्तम् । तेनैव फठसंबंधश्रेखपि साधितम् । ततः सप्तमे जीवस्य देहसंबंधाद्व-णदोपसंसर्गकथनं न युक्तम् , काठिकनित्यप्रठेयेन देहस्य प्रतिक्षणमन्यान्यत्वादाधानकाठे बाह्यण्यस्य वक्तमञ्चयत्वेन कर्मानधिकारप्रसक्तेजीवैक्यमादायाधिकारसाधने त देहांतरेषि तदापत्तेरित्याशंक्य. देहांतरे प्वेदेहसंतत्यमावात्र पूर्वदहिककर्माद्यापतिः । एकस्मिन् देहे त संततिसामान्याःकर्माधि-कारः सुघटः । ततः सिद्धे देहसंतत्येक्ये तद्वारा जीवस्य गुणदोपसंसगीं न दुर्घटावित्यक्तम् । ततो-उप्टमे सचिदानंदस ब्रह्मणोंशोपि तादश एव वक्तव्यः, तथासति कथं तस्य देहसंबंध इलाशंक्य, जीवो वहाभास इत्यक्तम् । यथा अनाचारी बाह्यणो बाह्यणाभासः, अखिलबाह्यणधर्माणामभावात् , एव-मानंदांत्रस्य तिरोधानेन ऐश्वर्यादीनां ब्रह्मधर्माणामभावात् तादशाकारस्य चामावात् जीवोषि ब्रह्मा-भासः । तथा चानंदांशाभावादेहसंबंध इत्युक्तम् । एवं त्रिभिः सुत्रैजीवस खतो निर्दुष्टत्वे देहसंबं-धाहोपसंबंधो देहसंबंधहेतुश्च साधितः ।

ततोग्रिमेषु त्रिषु यन्नैयायिकादिभिर्मोगव्यवस्थया जीवनानात्वं व्यापकत्वं चांगीकृतं तद्द्यते । तत्र प्रथमे तेपामात्मनां व्यापकत्वेन सर्वमनइंद्रियदेहसंबंधाद्येनकेनचित्करणग्रामेण यत् कर्म कियते, तजन्यादृष्टसं सर्वत्र तुत्यत्वादृदृष्ट्वियमो न स्यात् । तस्मात्तदुक्तप्रकारेण जीवन्यापकत्वनानात्व-स्थापनमसंगतिमत्यर्थः । ततो द्वितीय विलक्षणमनःसंयोगेन पूर्वोक्तं सर्वं साधयंति । तदृष्यते । तत्र दृष्टादृष्टकारणकठापसामान्ये एकसेव वेठक्षण्यम् , नान्यसेत्यत्र हेतीर्वक्तमशक्यत्वादिति वोधि-तम् । ततस्तृतीये जीवस व्यापकलेषि प्रदेशमेदान्न दोष इति ते वदिति । तदृष्यते । यदि तथां-गीकियते, तदा यत्र कर्मकरणेन यस्मिन्त्रदेशेऽदृष्टमुत्पन्नं, तस्य प्रदेशस्य देशांतरेऽभावात् तत्रोत्प-न्नानां वस्तुनां मोगो न सात्, अदृष्टसाचंचठत्वात् । तस्मान्न तदुक्तरीत्मा तन्मत्सिद्धिरिति त्रिभिः सुत्रैरुक्तम् । एवमेकादशमिः सुत्रेनीवस्य मक्षसंविधिरुपमुक्तम् ॥ १६ ॥

. इति श्रीवछभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ता-धिकरणमालायां द्वितीयाध्यायस्य तृतीयः पादः॥

प्वेपादे जीवस स्थूटग्ररीरिनिप्पादकानां भृतानां सरूपमुलत्त्वादिकं च विचारितम् । अस्मिन् पादे इंद्रियादीनां तदवसरसंगत्या विचार्यते ।

तत्र प्रथमे पंचसूत्रे तथा प्राणा इत्यधिकरणे इंद्रियाणां मृतवत् कार्यत्वं वा, जीव-वदंशलं वित संदेरे जीववदंशलमिति निर्णातम् । तत्र मथमसूत्रे पूर्वपादे निरूपितजीवस्य थे

१. बस्त इति परः ।

चिदंशस्त्रातिरिक्ता धर्मा उत्कांत्यादयस्त्रे सर्वेतिदिस्यते । ततो द्वितीये नतु प्राणेषु निस्यताश्रमणाहुत्कांत्यादिश्वतिमौंणी मनिष्यतीत्याशंम्य, एकैंव श्वतिर्जीवे सुख्या, प्राणादो गौणीति वक्तुं न
शन्यत इत्युक्तम् । ततस्तृतीये सृष्टेः पूर्वमि प्राणादीनां स्थितिः श्र्यते । 'असद्धा इदमग्र वासी'दित्यारम्य, 'प्राणा चा ऋषय' इत्यंतेन तिन्नगमनात् । ततश्चतुर्थे मनःपूर्वो वागुत्तर' इतिश्चतेर्भतसो वाक्युर्वरूपत्यात् । वाचश्च वेदरूपाया 'वाचा विरूपनित्यवे'ति श्वत्या नित्यत्वश्रावणात्तर्युर्वरूपस्य मनसः कथमनित्यत्वं गवेत् । ततः पंचमे 'तगुरकामंतं प्राणोऽनूत्कामती'तिश्चतौ सप्तानां
गतिभिर्जीवगतिर्विशेष्यते । अतो जीवसमानयोगक्षेमत्वातेषामिष जीवतुत्यत्वमित्युक्तम् ॥ १ ॥

ततो द्वितीये एकस्त्र्वे इस्ताद्य इत्यधिकरणे उत्क्रांतिश्चतौ प्राणानां जीवेन सहो-त्कमणकथनात् तेषां नित्यत्यंवात्वं चांगीकृतम् । अतापां ते कतीति विचारेते । श्चतौ कचित् सप्तोक्ताः, कचिदष्टी, कचित्रवः, कचिदशः, कचिदेकादशेति नानापक्षाः श्र्यंते । तद्विप्रतिपेषपरिहा-रार्थं विचारः । तत्र 'इस्तौ चादातव्यं चे'ति श्चतौ इस्तोपस्थपासुपादानां समन्योपिकानां कथनात् चक्षस्त्वग्रमाणरसनश्रवणमनोवाचां सप्तानां पूर्वं कथनाचैकादशः, न तु सप्तैवेत्युक्तम् । तेषु पंच ज्ञानें-द्विसाणि, पंच कमेंद्रियाणि, उभयनायकमंतःकरणं मन इस्तेवं तेषां विमागो श्चेयः ॥ २ ॥

ततस्तृतीये एकस्त्रे अणवश्चेत्यधिकरणे तेषां जीववत् परमाणुपरिमाणं विचारितम् ।

ततश्चतुर्थे द्विसूत्रे श्रेष्टश्चेत्वधिकरणे सुख्यप्राणसाणुत्वं विचारितम् । 'बानीदवातं स्वथया तदेक'मितिशुत्या अननात्मकत्वेन सप्टेः पूर्वं सत्ता च प्रदर्शिता । ततो द्वितीयस्त्रेत्र वासुर्वा, इंद्रियिक्तवा वा, सुख्यः प्राणोस्त्वित्यासम्य, 'एतस्माज्ञायते प्राणो मनः सर्वेद्वियाणि च, खं वासु-ज्योंतिरापः पृथ्वी विश्वस्य धारिणी'तिश्चतौ वासुमित्रत्वेन प्रयगुपदेशात् । वृत्तिवृत्तिमतोरमेदेन क्रियाया इंद्रियांतःपातित्वे सिद्धे तेम्योपि प्राणस्य प्रयक्त्वात् मित्र एवासन्य इति साधितम् ॥ ४ ॥

ततः पंचमे चतुःस्चे चक्षुरादिवन्तिवत्यधिकरणे प्राणः खतवः, परतंत्रो वेति शंकायाम्, मुख्यः प्राणोषि आसन्यत्वाद्वरावद्धीनः । व्यवहारे तु जीवाधीनः । श्रेताश्वते इंद्रियादिजयवत् तज्ञयसाण्यतुशासनादित्युक्तम् । ततो द्वित्तीये प्राणश्चित्तावाधीनः, तदा करणवत् किंचिद्धापारं
कुर्वन् जीवोपकरणस्यो भवेत् । ततु न करोतीति कथं तस्य जीवोपकरणस्वित्त्याथस्य, मुख्यप्राणस्य
यः व्यापाराभावः सः करणत्वाभावात् । उपकरणस्य तु देहस्थितिस्पकार्यस्य करणात् । अतो
व्यापाराभावेषि तस्य जीवोपकरणस्य न विरुद्धमित्वक्तम् । ततस्तृतीये नतु व्यापाराभावे तस्य
जीवोपकारित्वमसमंजसिम्सार्यक्य श्रुतौ 'ब्रह्मवैतत् पंचधारमानं प्रविमय्वतद्वाणमवष्टस्य विधारायामी'ति व्यपदित्यते । अतो यथा मनसो द्वारमेदेन स्वस्पत एकादशवृत्तपंत्रया प्राणेषि पंचवृतयो व्यपदेशप्रामाण्यादंगीकियते । ताभिरेव देहं स्थापयश्चीवस्योपकरणं समवतीत्युक्तम् । ततश्चन्त्रये तस्यान्यगुत्वं साधितम् ॥ ५॥

ततः पष्टे एकसूत्रे ज्योतिराचिध्वानं त्वित्यधिकरणे वागादयः किं देवताषिष्ठानेन खखकार्यं प्रवर्तते, खत एवेलाशंक्य, आधिभौतिकाः आध्यात्मिकास्ते खखाधिदैविकाधीना इस-स्यादिखखदेवताषिष्ठानेनैव प्रवर्तते, न तु स्तत इति निर्णीतम् ॥ ६ ॥

ततः सप्तमे द्विस्त्रचे प्राणचतेत्यधिकरणे अध्यादिदेवताः किं स्तत एव केवला वागा-दीनिधितिष्ठति, सुरूपप्राणसिहता वेलाशंक्य, सुरूपप्राणसिहता एवाधितिष्ठति । 'सोऽयमितिः ररेण मृत्यमितिकांतो दीप्यत' इतिश्चतेरित्युक्तम् । ततो द्वितीये प्राणस्य तत्संबंधस्य च निस्यत्वमुक्तम् । तेन प्राणसहिता एव देवा वागादीनिधितिष्ठंति । तेनैव जीवस्य भोगसिद्धिः, तेपां जीवोपकारकत्वं च सिद्धमित्यक्तम् ॥ ७॥

ततोष्टमे जिसन्ने इंद्रियाणि तद्व्यपदेशादित्यधिकरणे इंद्रियाणां प्राणाधीनसर्वेच्या-वताञ्चन । अद्भुन १९६ नाम विद्यान प्राणान्य । प्राप्तान देशात । नन्वेवं व्यपदेशमात्रेण भेदे सति प्राणापानादिव्यपदेशभेदादासन्योपि प्राणादिस्यो भिन्नः स्यादिति नाशंकनीयम् । प्राणादिशन्दानां पाचकपाठकादिवदासन्ये यौगिकत्वान्न तद्भेदकत्वम् । सारात गावनपानम् । तानारकारम् । तानारकारम् । साराकारम् । स्वारकारम् । स्वारकारम् । इंद्रियशब्दसः तु न गौगिकत्वम् । अतो नैतद्दृष्टान्तेनाशंकनीयमित्युक्तम् । ततोऽग्रिमसूञ्चद्वये इष्टिनगण्दल सु । नामकार्यः नाम नामुन्यः सामकार्यः । सामकार्यः । प्रमाणकार्यः नामकार्यः नामकार्यः नामकार्यः नाम इत्वंतरमित्युक्तम् । यत्रापि प्राणकान्दप्रयोगस्तत्रापि मेदेन श्रृयते । 'तमुत्कामंतं प्राणोऽनृस्कामती'ति, हरनातामञ्जूलम् । प्रतास जाराज्यस्य साराज्यास स्ट्रास्ट्रास्य स्ट्रास्य जाराज्यस्य साराज्यस्य साराज्यस्य साराज् 'त्राणमुल्कामंतं सर्वे प्राणा अनूरकामंती'ति । वेलक्षण्यं च, प्राणस्य चेंद्रियाणां च । 'सुसेषु वागादिषु प्राणो जागर्ति । स्वामिसेवकवद्यानेकं वैरुक्षण्यम्' ॥ ८॥

. ततो नवमे एकसूत्रे संज्ञामृतिंऋसिरित्यधिकरणे मृतगौतिकसृष्टिः परमेश्वरादेवेति निर्णीय, नामरूपव्याकरणमपि परमेश्वरादेवेति निर्णीयते । तत्र नामरूपव्याकरणं टोके जीवानामेव राणान, पानका नामका करणान । इप्टमिति हिरण्यगर्भोदेव तह्याकरणमिलाशंक्य, नामक्ष्यच्याकर्ता परमेश्वर एव । छांदीग्ये 'ईता-हिमासि स्टिप्ता अनेन जीवेनास्मनाद्यप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणी'तिश्चतौ नामरूपव्याकर्तृत्वेन त्रिवृक्तुर्वतः रामेश्वरसेवोक्तत्वात् । नामव्याकरणं हि वाक्साच्यम् । रूपव्याकरणं क्रियासाध्यम् । वाकृष्टियं च शरीरं विना जीवस्य न संमवतः । शरीरं नामरूपन्याकरणीत्तरं भावि । तस्मान्न जीव-स्तत्कर्ता. किंत परमेश्वर एव तत्कर्तेत्यक्तम् ॥ ९॥

ततो दशमे द्विस्टत्रे मांसादिभौममित्यधिकरणे 'एतसाज्ञायते प्राण' इतिश्रुतौ प्राणसिंद्रियाणां च मगवतः सकाशास्त्रष्टिस्तका । छांदोन्ये तु 'अञ्चमशितं त्रेषा विधीयत इतिश्वतौ भागसाहताचा च वत्राच्या प्रमाणकाव्याच्या । श्रित्तमयुं हि सीम्य मनः, आपीमयः प्राणः, तेजीमयी वार्गिः-यनेन, 'पतस्माजायत' इतिश्रत्युक्ताया उत्पत्तः परम्परयाष्युपपद्यमानत्वात् । 'अन्नमय'मिसादिश्चते-स्तु मांसादिसाहचर्यण विशेषयोषकत्वात् । मनआदीनां मौतिकत्वमेवेति प्रथमसूत्रेणाशंक्य, द्वितीयसूत्रे तेर्पा तत्त्वांतरत्वमेवेति स्थापितम् । मनःत्रभृतीनामन्नमयत्वादिकं तु अन्नादिपोपित-स्त्रान्यत्व । 'पंचदशाहानि माशी'रिलाद्यपपादकदर्शनात् । सर्ववाक्ये साक्षारस्टिहरूतत्वेन तत्र परंपरायाः त्रवेष्टुमशक्यत्वात् । तस्मात्तत्वरूपाणि तानि मगवत एवेति सिद्धांतितम् । एवमस्मि-न्नष्याये सर्वोपि विरोधः परिहृतः ॥ १० ॥

इति श्रीवछभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ताधिकरणमालायां द्वितीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः । द्वितीयाध्यायः समाप्तः।

## ततीयोध्यायः ।

तृतीयाच्यायसाधिकरणार्थसंत्रदः । ततस्तृतीयेऽध्याये जघन्यमध्यमाधिकारिणां साधनसंद-चातुपनिषदां विषाजनकता, अन्यथा तु सत्संश्रदायेषि परोक्षज्ञानजनकतैवेसतः मथमे पादेऽपि-

niरिणो जन्मनिर्धारः क्रियते । तत्र पंचाप्तिविद्यया निष्पन्नदेहः खरूपतोऽधिकारीति तद्र्यँ तद्वि-ग्राह्माः पंचाप्याहुतयो विचार्यते । तत्र ब्रह्मसंबंधिविचारविशेषरूपत्वाच्छान्नसंगतिः। साधनविचार-ग्रेपत्वादच्यायसंगतिः। तत्राष्टावधिकरणानि ।

तत्र प्रथमेऽधिकरणे जीवेंद्रियाणां होमाभावेनाशुद्धिमाशंक्य, तेपामि शुद्ध्यये जीवखेतो लोकांतरामनावसरे संस्कृतभृतस्क्षेद्रियसाहिलं सप्तिम सूत्रैः साध्यते । तत्र प्रथमसूत्रे संस्कृतभृत्यस्मेः संपरिष्वक्त एव परलोकं गच्छतीत्वुच्यते । ततो द्वितीये सूत्रे शुर्युक्तश्रभिक्तपणाभ्यामद्भिः संपरिष्वक्त एव गच्छतीति ज्ञायते, नतु भृतांतरसंपरिष्वक्त इलाशंक्य, अपां भृतत्रयात्मकलं साध्यते । ततस्तृतीयसूत्रे, प्रणसापि गमनं वोध्यते । ततस्त्यत्त्री प्रणगमनस्याद्रयादिभावश्रत्या वाधमाश्रंक्य, तिवाराणेन प्राणानां परलोकारितः साध्यते । ततः पंचमे श्रुतो अद्यापदाज्ञापां होम लाशंक्य, अद्यापदेनाप एवोच्यते इति निर्धायते । ततः पष्टे सूत्रे, सर्वे जीवास्तया गच्छति, उत्त ज्ञानोपयोगिन एवेत्याशंक्य, ज्ञानोपयोगिन व्यवसाशंक्य, ज्ञानोपयोगिन एवेत्याशंक्य, ज्ञानोपयोगिन वित्रा स्वसमे तेषां होमेन सोमभावेऽनिष्टमाशंक्य, तिव्ववर्षत इति । एवं प्रयमाहितः सफला विचारिता मवति ॥ १॥

ततो द्वितीय चतुःस्त्रे कृतास्ययाधिकरणेऽवससंगत्मा सोममावोत्तरं दृष्टिभावं प्राप्तोतीति द्वितीयाहुतिविवार्यते । तत्र प्रथमस्त्रे सानुशयो दृष्टिभावं प्राप्तोतीति वोधनार्थमनुश्रयो विवार्तते । अनुश्रयो द्वितिषः । 'वद्यत्र नः स्वर्गमुखावश्रेषित'मिति श्रीमागवतवाक्याद्वोगसाधकः सामग्रीशेषस्यं वत् कळं तदात्मकः सुख्ळेशस्य एकः, कमेश्रेषस्यो द्वितीय इति निर्णातम् । ततो द्वितीयस्त्रे आचरणावत्तवोनिप्राधिमाशंक्य, चरणस्य पूर्वजन्मीनकर्मोपञ्क्षकत्वम् , नत्वित्रमन्त्रमित्तस्य अण्यस्य पूर्वजन्मीनकर्मोपञ्क्षकत्वम् , नत्वित्रमन्त्रमित्तस्य चरणस्य पूर्वजन्मीनकर्मोपञ्चकत्वे अयोजनामावेन चरणश्रुतेतनर्थक्पप्राप्ते तस्य जन्मविषायकत्वनर्गीकर्तव्यम् । तस्य सित कर्मश्रेषस्याश्चर्यव्यय्वीमत्याश्चरम् , निष्कामसकामभेदेन द्वित्रयानां कर्मिणां मध्ये निष्कामस्य पूर्वोक्तकर्थेषर्यानुश्ययः । द्वितीयस्य नुश्चरत्वः क्ष्तिस्य स्वर्शास्यातिः, 'सुखानन्तरं दुःश्वरितिन्यायेगोपप्यते, तिवारणायं परणश्चर्याक्षराप्तातिरिति वोध्यत्व द्वि दुःशरीरनिपेषार्यं सा धूममाग्वपुक्तम्योक्ता । अतो धूममार्गस्य तदस्य अरारातिरिति वोध्यत्व द्वि दुःशरीरविषक्त । तस्य स्वर्मान्त्रमुक्तम्योक्ता । अतो धूममार्गस्य तदस्य अरारातिरिति वोध्यते । तत्व्यतुर्वे द्विविकर्भश्यर्वस्य सा कर्मश्रेषर्भातता स्वात्, अतोन्ध्य वाचस्यक्त इति विण्यते । एवं द्वितीयाद्वितः सम्ल्य विचारिता ॥ र ॥

ततोऽनिष्टादिकारिणामिति पञ्चस्ये तृतीयाधिकरणे इष्टादिकाल्यितिरिकानां पंचाहुतिभूममार्गयोः संबंध इति प्रथमसूत्रे आशंक्यते । तेन सर्वेषां सोममावप्रास्यनंतरं जन्मेलाशंक्यते । ततो द्वितीयसूत्रे तिविष्टियते । यदि सर्वेषां संसाचता यमगतिश्रुतिर्विष्ट्येत । तस्यात्र सर्वेषां सोममावः । ततः सुत्रद्वेष न स्ट्रसाषि यमगतिः साध्यते । ततः पञ्चमे सूत्रे पित्रगुतादी-नामिष यमसेवकत्वं निर्णायते । तेन यमगतेरिष सत्वात्र सर्वेषां सोममावः, किंतु मार्गद्वयस्थानामेवे-त्युपोद्धातप्रसंगाम्यां निर्णायते ॥ ३ ॥

ततश्रातुर्थे चतुःसूत्रे विद्याकर्मणोरित्यधिकरणे । सर्वेषां चंद्रलोकप्राप्तिः श्रुता । पंचा-प्रितिचाप्रस्ताने यमगतिस्तु नोक्ता । अतो विद्यया कर्मणा सोममार्ग इति न यममार्ग इति आशंक्य, वेदांते गौणसुल्यफलभेदार्थं तत्कारणत्वेन विद्याकर्मणोरुक्तत्वाज्ञ तृतीयमार्गवाधकत्वमिति प्रधम-सूत्रे निर्णीयते । ततो द्वितीये सूत्रे 'जायस्त प्रियस्वे'तिश्रत्युक्तस्य तृतीयमार्गत्वमाशंक्य, तस्सि-न्मार्गे प्रथपापमोगस्यातिस्वत्यत्वाज्ञ तेन यममार्गवाध इत्युक्तम् । अयं च पंचाहृतिनिवमो मर्योदा-मार्गे एव, न सर्वत्र चेति निर्णीतम् । ततः सुत्रद्वये स्पृतिलोक्तिकदर्शनाम्यां यममार्गसत्ता साधिता । तेन 'जायस्व'ति मार्गो विवेचकसापेक्षत्वात् यममार्गे एव प्रविश्वतीति साधितम् ॥ ४॥

ततः पञ्चमे त्रिस्त्र्ये तृतीयशन्यावरोध इत्यधिकरणे । वृष्टेरन्नमावस्तृतीयाहुतेः फलम् । तत्र वीजावापं विना केवलवृष्टेरन्नासंमवात्रवक्षविरोधमाशंक्य, तृतीयाहुतेः देवहोमात्कारणम्तृतेव जलं वर्षतीत्युच्यते । तस्मात्मन्न श्रुतावेवोक्तम् । 'ता आप अन्नमस्वते'ति । तस्मात्मन्नः
श्रस्य लौकिकत्वातिहरोधो न दोषायेरक्षम् । ततो द्वितीयस्त्र्ये, 'वाशुर्मह्वा पूगो मवतो'तिश्रावणाते वाष्वादयो जन्या इति तदनंतरमाविनी वृष्टिरिष जन्या, अपापिवेति कारणम्तं जलं म वक्तं
श्रव्यत इत्याशंक्य, वाष्वाद्यक्षितमात्रेण स्वरूपान्यश्रमावाभावाद्वायुभवनाश्चित्तगांणी । अतस्वदत्तुरोधेन वृष्टो जन्या आपो वक्तुमशक्याः । तस्मात्कारणम्त् एव ता आप इति निर्वाधमित्युक्तम् ।
ततस्तृतीये स्त्र्ये, श्रीप्रमेव वृष्टेः सकाशादन्नस्त्रो भवतीत्युक्तम् । तेन तृतीयाहुतिः सफला
विचारिता ॥ ५ ॥

ततः पष्टे द्विस्त्रे, अन्याधिष्टित इत्यिकरणे, अन्नाह्रतोभवनरूपा चतुर्थी आहुति-विंचार्यते । तत्रान्नस्य कंडनपाकादौ कियमाणे जीवस्यापगमात्कयं जीवस्य रेतोमाव इत्याशंक्य, उप्ते वीजे पापिजीवांतराधिष्टितेऽन्नरूपेण जायमाने पत्र्वाद्द्यौ देवहुतौ जीवोऽन्ने प्रविस्थातिथिवन्निरिमे-मानस्त्रत्र तिष्ठतीति न तस्य कंडनादिक्ष्र्यः, किंतु पापिन एव सः । न च तस्यापगमः शंकनीयः । सिद्धान्नादेश्वकार्ल्यपुषितत्ते कृमिमावदर्शनात् । एवं तस्यान्नस्य सक्षणेपि पापिन एवान्नमृतस्य जर-णादिक्ष्रेयः, नास्य निरिममानस्येति तस्य रेतोमावो युक्त इत्युक्तम् । तत्रे द्वितीये स्त्रन्ते तस्यिन्नन्ने पापिजीवसहमावादन्नस्याशुद्धौ कयं तेन योग्यदेहसंपितिस्थानंत्रम् यथा वैदिकेन प्रोक्षणादिसंस्का-रेण शैकिकन्नीदीणां शुद्धः, तथा वैदिकेन देवकृतद्दोमरूपसंस्कारेण तस्यान्नस्य शुद्धिरिति । तेन योग्यदेहनिष्पत्तिः निष्प्रत्युद्धेरसुक्तम् ॥ ६ ॥

ततः सप्तमे एकसूत्रे रेतःसिगधिकरणे, रेतसः पुरुषमायो विचारितः ॥ ७ ॥

ततोष्टमे एकसूत्रे योनेःशारीरमिलविकरणे, गर्भस न पुरुरत्वम्, किंतु वहिर्निर्गतस्वेव पुरुरत्विमिति निर्णातम् । अत्र सर्वत्रावसर एव संगतिरिति चोध्यम् ॥ ८ ॥

तेन जपन्याधिकारिणो देहनिष्पत्तिविचारः, मध्यमस्य च योगादिना देहसंपत्तौ पुनर्विचाट-नामावाय वराग्यविचारः पादार्थत्वेन सिघ्यति । सुख्याधिकारिणां तु वरणादेव तत्तिसिद्धिरिति नात्र तद्विचार इति योध्यम् ॥

इति श्रीवष्टभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ताधिकरणमाटायां तृतीयाध्यायस्य प्रथमः पादः। व्य द्वितीये पादे जीवस स्वरूपतो मुक्तियोग्यता विवार्यते । प्रथमपादोक्ताया योग्यताया झानोक्तिरुपे साधने एव पर्यवसामात् । तदुत्तरं विपयनिश्चमश्च कियते । तेगाधिकारिक्षिद्धनंतरं विपयस्थ निश्चमे वेदांतार्थरुपत्रस्वरूप्तरं मायस्य निश्चमे वेदांतार्थरुपत्रस्वरूपस्य मार्च्य परीक्षज्ञानं हृदि स्थिरीमवरीस्थेतद्यं पादारं । तथा सित पादयोरिककार्यत्वं संगतिः । आनंतर्यनियामक उपजीच्योपजीयकभावश्चेति योध्यम् । अर्वेक्ताद्याधिकरणानि । तत्र प्रथमेश्विभिः जीवस्य स्वप्नसुपुतिजाप्रदवस्या मुक्तियोग्यताज्ञापनार्यमुपोद्धातेन विचार्यते । अतिमैरप्टभिः व्रस्वस्वरूपम् ।

तत्र प्रथमे पह्सुचे संघ्याधिकरणे द्वाग्यां खप्तदिर्धगवतस्तक्तृतं च यहृद्दारण्यके काठके च श्रावितं तत्तिष्टिमंचयो जीवस्य भवतीति निरुपिता श्रुद्धिर्व्यंखासंक्य, तृतीये तस्याः स्प्रेः मायामात्रत्वेन मिध्यात्वं साध्यते । तेन जीवस्य तस्कृतगुणदोर्षसंवंधाभावात्र पूर्वोक्तशुद्धिनिरुपणस वैयर्थ्यम् । ततस्रानुर्ये खप्रसप्तेष्टिमंत्र्यात्वे तत्करणस्य कि प्रयोजनिमसाकांक्षाया स्वप्रस्य कियत् तुमाशुमस्वकरलात्करुतः सस्यत्वम्, जन्यत्र तु तादश्चमयविद्यात्वाक्तं स्वप्ने दुःखांवंधः, दुःखाद्यंभिमानो वेस्तान्नांक्षायां भगवदिभ्यानात् जीवस्यापि भगवदंशत्वाक्तं स्वप्ने दुःखाद्यंधः, दुःखाद्यंभिमानो वेस्तान्नांक्षायां भगवदिभ्यानात् जीवस्यविद्यंत्विर्योगयात् भगवदिभ्यान्त्व । ततो भगवदिक्यान्ति स्वप्तेष्टिमत्तिये स्वप्ते मानवित् । तेन दुःखित्वादिकं तदिभमानवः । तता भगवदिक्यान्ति स्वप्तेष्टिकं येति मतां निर्मेक्ष्यति स्वपत्ति स्वपत्त

तती द्वितीये एकसूत्रे नदभावो नाडीप्निस्पधिकरणे बीवस्य द्विविधा सुपुतिः । एका नाडीपु, द्वितीया सत्संपती । तत्र प्रथमायां दुःखामावमात्रम् , द्वितीयायां तु सुवमपीति द्विनि-धायामपि सुपती न प्रयंचप्रद्विति प्रधंगादिचातितम् ॥ २ ॥

ततस्तृतीये जिसूजे अतःमचोध इत्यधिकरणे प्रथमसूचे जाग्रदवसापि भगवत एव मवतीति, यत्र खपिति तत्रैव जागति, प्रथाद्भदयं समागन्छति चेति निरूपितस् । ततो द्वितीये सूत्रे स एव जीवः समायाति, अन्यो वेखाश्रंवय, कर्मानुस्सृत्वादिभिर्देतुमिः स एव समायातीति निर्णातस् । ततस्तृतीये सूत्रे मूर्न्छाविशेषेऽतिसुग्धे कर्मानुस्सृतादयो न संगवति । तत्र स एवान्यो वेखाश्रंवय, तत्र स बाजन्यो वेति संदेह एव प्यवस्ताति सिद्धांतितस् । अयं च विचारः प्रसंगानुम्संगायात एव ।

एवमिक्तरणत्रयेण स्वत्रपुषुतिनाग्रद्धावस्वात्रयं सगवत्कृतमेव । तत्र जाग्रति जीवस्य मात्रा-संसर्गवारणार्थपुपनिषदर्शनिश्वय आवस्यक इति स्चितम् । एताश्र गुणतो द्वस्ववस्थाः । तत्र स्वग्रे राजसः, ग्रुपुतिः तामसी, जाग्रदवस्था सात्त्वितः । जीवस्तु देहयोगेन स्वस्तित्रभिमन्यते, तस्मादेक एव जीवः समादिदोषसंवंपरहितस्ताद्धजनसङ्खको सगवन्ज्ञानरहितो ज्ञानाधिकारीति त्रिभिरधिकरणैः सिद्धमिति जेपस् ॥ ३ ॥

ततश्चतुर्भे निस्तूने उभयार्छिगाधिकरणे ब्रह्मणः साकारत्वं निराकारत्वं चेरसुमयं सर्वव धृयत इति खानोपाधिकं तत्तदबन्धेदमेदेन च न वक्तं शक्यत इरसुन्यते । न चोत्तप्रकारण ब्रह्म-मेदगाञ्चते न दोष इति वक्तं शक्यम्, सर्वत्र ब्रह्मण एकस्वेन कथनाद् , चेददरीने दोषकंबनास्त्र ।

१. दोवसंबंधाभानादसंगावादिति पाठः ।

एवसुभयिकङ्गिवरोधे सिद्धे उपनिषदां पूर्वाध्यायद्वयोक्ता त्रह्मयोधकता वक्तुं न शक्यत इत्याक्षेप-संगत्योक्तम् ॥ ४ ॥

ततः पंचमे पंचमसूत्रे अरूपवदेव हीसधिकरणे एकदेशिमतेन समाधानसुच्यते । सस्-समयार्लगिवरोषस्त्रधापि 'सर्वकामः सर्वगंधः' इत्यादयो जडजीवधर्मा ब्रह्मण्यूपदिश्यमाना उपास-नार्था भवंति । न च जडस्य भगवत्कार्यत्वाजीवस भगवदंशत्वातद्वमी अपि भगवद्वमी एवेति कथ-सुपासनार्थस्वमिति शंक्यम् । 'बहु स्या'मितीच्छ्या मगवत एव कार्यस्पात्यांशस्पतयां चैकदेशेन अवनात्कारणरूपस्य ततो भिन्नतया तस्मिन् रूपे जडजीवधर्मनियेष एव युक्तः । तथा चाँहैतपक्षे जडजीवधमीणामि ब्रह्मारकत्वाद् ब्रह्मत्वमेव, न तु ब्रह्मधमेत्वम्, अतः सर्वकमेत्वादीनां ब्रह्मण्यु-पचार एव, अरूपवतः सर्वप्रपञ्चविलक्षणस्वास्थ्लादिवाक्यैः प्रधानत्वेन निरूपणात् । ततो द्विती-पपार ५५, जल्पनाम जनवासानप्रकारक्ष्याच्यात् राजाताम विकास । जला । अत्या यसूत्रे एवं ब्रह्मणः सर्वव्यवहारातीतत्त्वे शास्त्रवेफत्यम्, 'मनसेवेतदाप्तव्य'मिलादिश्चतिविरोधस्रे-नार्यन पुर तका प्राप्त कार्यो व्यवहार्योऽच्यवहार्यश्च स्ततो न कर्तुं शक्यते, आगते तु सुर्ये मेघा-धमावेन सांनिच्यात् व्यवहर्तुं शक्यते, तथा स्टेकिकवाच्चनोभिन्नेस सतो न व्यवहर्तुं शक्यते, धर्मावन सामन्यात् व्यवहत् अवस्या, तथा व्यानगणान्यात्र व्यात् । व्यवहर्त्व व्यात्ताः, ईश्वरसंनिषाने तु शक्यते, अतोऽसंनिषाने सर्वव्यवहारातीतत्त्वम्, संनिषाने तु धर्मवत्त्वेन व्यवहार्य-त्वमिति न शास्त्रवैफल्यम् । नापि श्रुतिविरोषः । अन्यया 'तं त्वोपनिपदं पुरुपं पृच्छामि', 'यतो त्राचात च शास्त्र गर्दा र प्राप्त अध्यात । अतः संनिधानासंनिधानाम्यां सधर्मकत्वनिर्धर्मकः वाचो निवर्ततः इत्यादिष्यन्यतस्ययर्थे स्यात् । अतः संनिधानासंनिधानाम्यां सधर्मकत्वनिर्धर्मकः त्वचोधनव्यवस्था मंतव्येत्युक्तम् । ततस्तृतीयस्त्रचे 'आसीनो दूरं त्रजति,' 'अपाणिपादो जवनो प्रदेति'सादौ परस्पतिकद्धा अलैकिकधर्माः अकारणककार्यवचनान्निसाः श्राव्यंत इसव्यवहार्येपि तादशयर्मसिद्धा शास्त्रवैफल्यनिसस इति किमर्थ संनिधानासंनिधानाम्यां व्यवस्थांगीकियते, अस्त्री-किकानींद्रियाण्येव कुतो नांगीकियंत इत्याशंक्य, वृहदारण्यके 'स यथा संघवषन' इत्यादिना कृत्स्त्रस्य त्रह्मणः प्रज्ञानघनत्वश्रावणार्त्तेद्रियाणि कत्त्रियतुं ज्ञक्यानि । न च कियाभावोषि । तत्रैव वेदानां निःश्रप्तितत्वस्य सूतसमुखानादेश्य श्रावणेन, तत्रैव निःश्रामोत्थानिकययोरुक्तत्वात् । अतो मधैन सर्वाकारस्तरः, कृत्सत्त्रथानणात् । तस्मादिद्वियकल्पनया निरोधपरिहारो न युक्त इत्युक्तम् । ततश्चतुर्थे सूत्रे नन्यभिन्ननिमित्तोपादानतया ब्रह्म जगल्कारणत्वेन सिद्धम्, कारणधर्मा एव च कार्यं मवति, कामादयस्तु श्राब्यंते निषिध्यते च, वेदवादिमिस्त्वण्वप्यन्यथा न कल्पनीयम्, अतः क्यं विरोधपरिहार इत्याशंक्य, मूर्तामूर्तमाखणे ब्रह्मणो रूपद्वयमुक्त्वा, 'अथात आदेशो नेति भव विरामारकार रुपाय हो। दूरा कार्यकारणयोः समानप्रकारिनिषेधः कार्यस्य ब्रह्मण एव स्वनिषेधश्च कियते। एवं त्रता तनारक अवस्य स्तर भिति नाम च श्रान्यते, तेन प्रपंचातिरिक्तस ब्रह्मणो विद्यमानत्वात् तस्मिन् जडवीवधर्माणामीपचारिकत्वमेव शुक्तम् । गीतास्मृतावि 'सर्वेद्वियगुणामासं सर्वेद्वियगुणामासं सर्वेद्वियगिवर्जित'मिति 'अनादिमत्यरं मद्य न सत् तब्रासदुच्यते' इति चोच्यते । तेन श्रुतिस्मृतिस्यां जडजीवधर्मरहितं भगादनारार तक न कर्य प्रवासक्त । महोति सिष्यतीत्मुक्तम् । ततः पंचमे प्रयंचधर्मा महाण्योपचारिका इस्त्र निदर्शनांतरमञ्जूच्यते, मधात स्वय्वतात्त्रुकर । त्राम त्राम वास्त्राम्य वास्त्राम्य । व्या घर्षं ज्योतितात्मा विवस्तानपो मिन्ना यहुपैकोनुगच्छन् , उपाधिना क्रियते भेदरूपो देवः वया थय ज्यातदात्मा ।ववस्तात्रमा ।वक्षा प्रकृतमञ्जूत छूर, ज्यापना ।कथत नदस्त्रमा द्वः क्षेत्रेष्ट्रेवमजोयमात्मे तिस्मृतौ उपाधिना रूपमेद्कयनात्, 'सम प्रुपिणे'त्यादावि निरुपमस्य मगवतो यत् प्रुपादिकमुपमानं तद्प्युपाधिसंवधादेव जलस्यन्यायेन संमवति । तस्मात् साकारेपि ब्रह्मणि र्वत हु नावराज्याम् वर्षात्रावराज्याः । ते धर्मा न संतीत्मीपचारिका मंतव्याः, उपासनार्थमिति नोमचर्डिमविरोध इलेकदेशिमतेन समाधा-नम् । एतस्य मतस्य किंचिदंशेनोपादेयत्वाय प्रसंगाडुक्तम् ॥ ५ ॥

ततः पष्ठे चतुःसूत्रे अंतुवदग्रहणादित्यधिकरणे एकदेशिमतं दूपयित्वा स्वमतेन विरोषः समाधीयते । यदुक्तं समवाय्यतिरिक्तस्य ब्रह्मणः समवेतजडजीवसंवंधात् सर्वकामत्यादयः विराधिः समाधायतः । यदुक्तं समगारमातारकस्य त्रक्षणः समनत्रजञ्जानसम्बात् समकामस्यादयः प्रतिर्विषे विषयमेवत् प्रतीयते, तस्मादौपचारिका इति । तदयुक्तम् । तथाहि । समगाय्यति-रिक्तस्य प्रवाणो लडवीवेषु प्रतिर्विचो न चक्तं शक्यः, तेषामस्वच्छरवेन प्रतिर्विचाग्राहकत्वात् । प्रवाणो व्यापकत्वेन तत्र विद्यमानत्वाच । यदि द्यस्वच्छे व्यापकस्य प्रतिर्विचः स्मात्, दारूण्याः काशस स्थात्, स तु न दृश्यत इति । तस्मादुक्तरीत्योपचारिकत्वमंगीकृत्य समाधानमसंगतमिति पथमसूत्रे उक्तम् । ततो द्वितीयसूत्रे यथा न्यापकसाप्याकाशस्य करकादिशवेशे बद्धिहा-समाक्तं, महानाकाशः खल्प आकाश इलाद्यभगतीतेः । नच महत्त्वाल्पसादीनामोगाधिकत्वम् । करकादीनां व्यंजकत्वेन जनकत्वानंगीकारात् । तथा च यथाकाशे सदोदितव्यंग्यमेदेन व्यापक-त्वात्पत्वयोः सामंजस्यम् , तथा ब्रह्मणि निर्धर्मकत्वसधर्मकत्वयोरपि सामंजस्यात् ब्रह्मगता एव सर्व-कामत्वादयो जडजीवास्यामभिव्यज्येते । तस्मात्ते ब्रह्मगता एवेति आकाशधर्मवद्भयाउँगत्वविरोध-परिहारः । ततस्तृतीये सुत्रे दर्शनादिष विरोधपरिहारः कियते । न हि दृष्टेऽनपपन्नं नाम. व्याघा-तात . अतो विरुद्धधर्माश्रयमेव ब्रह्मेत्यवगंतव्यम् । दर्शनं च मृत्स्नामक्षणोद्धलवंधनादिषु स्पष्टमिति परमार्थतः स्वरूपविचारेण नद्यस्वभावादेव विरोधपरिहारः । ततश्चतुर्थे युक्तापि विरोधः परिहियते । प्रकृते ब्रह्मणि ठौकिका जडजीवधर्माः निषिध्यंते । अस्थुठादिवाक्येषु स्थुठादिपर्श्वसस्यैव दर्शनात् । तथा च पर्युदासः सदग्याहीति स्थूलसद्यं ब्रह्मेसेवं सर्वत्र ब्रह्मस्तरं ग्राहयति । तथा सति सदोदि-तमेव तत् । न च व्यंग्यमेव तदिति वाच्यम् । यतो यत्रैव धर्मान् निषेधति, तत्रैवालौकिकान् चिक्त, यथाऽस्थूलादिवाक्ये 'एतस्वैवाक्षरस्य प्रश्नासने गार्गी'सादिनालौकिकं प्रशासितृत्वादिकं वदति, तथा सति तत्सहचरितत्वात् स्थ्ठलाइयोप्यलेकिका एव सदोदिताः सेतस्तीति लेकिकानी निषेषः, अलैकिकानां सत्ता, इति दुत्तया विरोधपरिहार इति मतेन शब्दभलविषारेण द्वेषा समाधानम् ॥ ६॥

ततोष्ट्रमे जिसन्ने प्रकाशादिवचेत्यधिकरणे पूर्वोक्त एवार्थः प्रकारांतरेण स्थिरीकियते । तत्र यथा सर्यचंद्रमणिप्रकाशादिष्ण्णशीतौ उभयरूपाः स्पर्शाः प्रतीयमाना अपि तेजसि तावती नांगीकियंते, किंतुष्ण एव स्पर्शोंगीकियते, एवं हिमतप्तकंडादिय प्रतीयमाना अपि जले तावंती नांगीकियंत, किंत शीतस्पर्श एवांगीकियते, एवं सुवर्णे वर्णभेदा अपि. अतो न ते खामाविकाः. तेजस्तादिस्त्रभावहानिप्रसंगात्, तथा ब्रह्मणोऽपि निविशेषत्वमेवांगीकर्तन्यं, सर्वत्र निर्विशेषं ब्रह्मेत्वेष प्रसिद्धेः । अत् एव 'अगृद्धो निह गृद्धते' इत्यादिश्रतयोऽपि संगच्छते । न च पूर्वोक्तश्रतिप्रत्यक्षादेः का गतिरिति शंकतीयम् । तपःश्रणिधानादिकर्मणि यथा तेपासुपासकानां कामस्तया प्रकटीभवतीति तत्कामहेतकं ताद्याप्रसाक्षम् । अत एव कचित्रप्रसाक्षं कचिदन्यथाप्रसाक्षं च यद्येकवारमेकरूप एव प्रकटः स्यातादशुरूपमंगीकियेतापि, किंतु वारंवारं किंचिद्वेलक्षण्येन प्रकटीमवति । अतः प्रकाओऽपि क्रिन एव, दीपप्रकाशवदिलेका शंका। तस्मान नक्तप्रलक्षेण निर्णय इति प्रथमसूत्रे उक्तम्। ततो दिनीयस्त्रे एकस्य वस्तनः निमित्तं विना प्रतिक्षणमन्यान्याद्यत्वं न वक्तं शक्यते. अतोनंतरूपेणा-विभीवे भक्तकाम एव निमित्तम् । तथा सति तद्विग्रह एव, न तु ब्रह्मखरूपम् । अत एव 'यद्यद्विया त उरुगाय विभावयंति तत्तहपुः प्रणयसे सदनुष्रहाये'ति तृतीयस्कंघे ब्रह्मणाप्युक्तम् । अतस्तन्छरी-रमेव. न त बहासकूपिनिति दितीया शंका । तस्मान श्रुत्मा निर्णयः, नापि भक्तप्रसंधेणिति सुबद्धये-नाशंक्य, तृतीयसूत्रेण सिद्धांतमाह । नैवं केवलयुत्तया लौकिकदृष्टांतेन निर्णयः कर्त शक्यः, शास्त्रवैयर्ध्यप्रसंगात । अत्र हि वेदादेव ब्रह्मसहूरमनगम्यते, तत्क्रयं सहस्वयक्त्येकतरनिर्णयः, वेदे निर्गुणत्वेनानंतगुणपूर्णत्वेन च व्यपदेशात् । तह्यंकस्यानेकधामानं कथमिति तु न शंक्यम् । यथा एक एव सर्प ऋजुरनेकाकारः कुंडलश्च भवति, तद्वद्वमयह्मपताया उपपत्तेः । न चैवं यथाश्चतांगी-कोरे शाखवैफल्यं शंक्यम् , नानाखभावैः सूरिव्यामोहे तिच्चारणार्थत्वेन शाखसाफल्यात् । तस्मान च्छतित्रसक्षाम्यां यत्पूर्वं निर्णय उक्तः, स एव सिद्धांत इस्युक्तम् ॥ ८॥

ततो नवमे त्रिस्त्रे प्रकाशाध्ययदेखिकरणे धर्मस्वरूपिवारेण बद्ध सगुणं निर्तृण्वित्त प्रक्षद्वमिष स्थाप्यते । तत्र धर्मा यदि बद्धस्वरूपिद्वास्तदा कार्याः, यद्यमिद्वास्तदा ब्रह्मेवित्सांवर्गः स्वाद्यस्त्वः । व्यद्यम्ति स्थाप्यते । तत्र धर्मा यदि बद्धस्वरूपिद्वः । यथा प्रकाशश्याः स्वाद्यस्त्वः प्रकाशः । व्यद्यस्त्वः । विद्यांत उक्तः । यथा प्रकाशश्याः वर्षादेवार्द्वः । स्विद्यांतद्वः । स्वाद्य चर्माणां भिद्यत्वेन व्रक्षणोनंतगुणपूर्णेत्वं, तेपामि सविद्यांतद्वः स्वित्तः । स्वाद्य चर्माणां भिद्यत्वेन व्रक्षणोनंतगुणपूर्णेत्वं, तेपामि सविद्यांतद्वः स्वादि स्वत्यत्वे । ततः पूर्वं वृत्तं विद्याद्वे प्रवादि स्वत्यत्वे । ततः प्रवादे वृत्तं । स्वादि स्वत्यत्वे । ततः प्रवादि स्वत्यत्वे । स्वादि स्वत्यत्वे । स्वादे स्वत्यत्वे । स्वत्यत्वा । स्वत्यत्व । स्वत्यत्वा । स्वत्यत्वा । स्वत्या । स्वत्यत्वा । स्वत्यत्वा । स्वत्यत्वा । स्वत्यत्व स्वत्यत्व

ततो दशमे सप्तस्त्रे परमतः सेतृन्मानेलियकाणे, 'य आत्मा स सेतुर्वियरण' इत्या-दिमिः श्रुतिभिन्नद्वणः सेतुत्वादिकसुक्तम्, मद्यणस्त्रयात्वे परत्वं न संगच्छते, सेत्वादीनां साधनादि-

<sup>1.</sup> विस्त्रपर्माप्रयत्वस्पत्रत्वस्पामार्थं स्वीक्रियते । २. शीतानुभवस्पा इति पाठः ।

रूपत्वात् । अतो देशकारुवस्तुस्वरूपकृतचतुर्विषपरिच्छेदरहितं ब्रह्मणोऽन्यदेवं किंचित्यरं वक्तव्य-मिति प्रथमसूत्रे आशंक्य, द्वितीये 'सेत्वादिसामान्यात्सेत्वादिव्यपदेशार्थः । संसारसागरतरणो-पायत्वारसेतुत्वम् , निर्ठेपत्वायाकाश्चलमित्वादिकं गौण्या च्यपदित्रयते । यथा कुंडपायिनामयने 'मासमित्रहोत्रं जुहोती'ति, तस्मात् गुणार्थमेव तहुक्तिः, न तु सर्वत्रकारकसाम्यार्थम् । अतः सेत्सा-दिदोपामावात् त्रह्मैव परम्, नान्यदिति समाहितम् । ततस्तृतीये यथा मूलादि पादवन्त्रेनोपास-नीयम्, तथा गोण्यान्यसमानधर्मवत्त्वव्यपदेशस्य किं प्रयोजनिमत्याकांक्षायां सेत्वादिधर्मवत्त्वेनोपास-नीयमित्युपासनार्थस्य प्रयोजनगुक्तम् । ततश्चतुर्थे स एवायमित्यतिदेशेप्युपासनासपतेः किमर्थो ्राचनावर्षाः विश्वति । अभ्यक्षयः च द्वाचनवर्षाः विश्वति । अभवाः । अभवाः । विश्वति । अभवाः । विश्वति । अभवाः वि प्रमतिदेश इत्याशंक्य, यथाः चंद्रादित्यामितेजसां तेजस्त्वेनैक्येपि स्थानविशेषातः समानश्रकाशकः स्वम्, तथा स एवायमित्यतिदेशेऽपि न समानधर्मवस्वमिति ज्ञानसम्बद्धाः प्रस्तिन्द्रस्य धर्माति-देश इति प्रयोजनमित्युक्तम् । तेन ब्रह्मैच सर्वेत्रोत्क्रप्टमिति साधितम् । ततः पंचमे ब्रह्मणोऽन्यत् परमितिमतस्य दूपणार्थं, यदि हि सत्यज्ञानाद्यक्तपर्मविशिष्टब्रह्मणोऽन्यित्किचित्परं स्वात् , तदा येन-केनचिरप्रमाणेन प्रमितं स्रात्, यतो नैवमतो नैवमितिप्रमाणाभावरूपा युक्तिरुक्ता । ततः पष्टे यया महाणि सेतुत्वादिकं श्रुत्योक्तम्, तथा 'न तरसम्बाग्यधिकव द्वयते' इति श्रुत्या समाग्यधिक-निपेधोप्युक्तः । यदि ब्रह्मणः सकाशादधिकं परमन्यत्स्यात्तदा तन्न निपेधेत् , यत एवमतो नैविमिति युक्तयंतरमुक्तम् । तस्मात्सेत्वाद्यक्तिगाँग्येवेति साधितम् । ततः सप्तमे त्रक्षणोन्यसः परत्वनिरासेन 'आकाञ्चवस्सवैगतश्च नित्य' इत्यादिश्चितिम्य एव त्रह्मणः सर्वगतत्वम्, नत्वतुमानैकश्चरणम् । अतु-मानं तु श्रुतिसंवादित्वात्त्रमाणमस्त्वित फलितमुक्तम् । तेन ब्रह्मण एव परत्वम् , नान्यस्य । यचपि समन्वयविचार एवताः श्रुतीः विचार्य दोषाः परिहृताः, तथापि खरूपविरोधपरिहारप्रस्तावारपुन-रुच्येते । सर्ववाक्यप्रतिपाद्यमेकमेव अक्षेत्यप्रिक्यप्रविचारेण न सिद्धम्, अतो विशिष्टज्ञानोत्पा-दनार्थ पुनः अर्थनलेन विचारितम्; अतो न दोप इति ज्ञेयम् । अर्थनले च समान्यविकरहितं यरख-रूपं तद्वलम् । एवं सर्वोत्तमत्विनरूपणेनोत्तमाधिकारिणां भजनीयत्वप्रयोजकं रूपं वक्ष्यमाणोपोद्धान ततया निरूपितम । एवमग्रेऽपि ॥ १० ॥

तत एकाददो चतुःस्ट्चे फलमत इत्यधिकरणे जघन्यमध्यमानामर्थे ब्रह्मणः फलदत्यं सुत्रह्मयेनोच्यते।ततस्तृतीये श्रुत्युपपत्तिम्यां जैमिनिमतेन घर्मस फल्दातृत्यमार्थक्य, चतुर्येन मगवत एव कर्मकारयिनृत्वात्त धर्मस फल्दाने स्वातंत्र्यम्, किंतु ब्रह्मण एव इत्येयं तन्मतं द्प्यते ॥ ११ ॥

एवमृष्टभिरिषकरणैः श्रुतीनां वोधकतात्रकारिवचारेण तत्तद्धिकारिणं प्रति श्रुतीनां तादय-तादग्रचोषजनकत्वमिलस्मिन्यादे निर्णातमिति वोध्यम् ।

इति श्रीयछभाचार्यवरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरूपोत्तमस्य कृतो वेदान्ताधिकरणमालायां तृतीयाध्यायस्य द्वितीयः पादः।

अत्र पूर्वभादे श्रुतीनां चोधकताप्रकारिनिरूपेण यया परीक्षद्मानजनकत्वं तथा निरूपितम् । अतःपरं यथा साक्षास्कारो भवति, तथा तस्साधनमुणसमारूपं यक्तव्यम् । उपासनायां च फ्रिय-माणायां धारणासिद्धौ मानसी मृर्तिरिमच्यक्ता भवति । तत उपासनायरिपाके साक्षास्कार इति तदर्थ-मस्मिन्यादे गुणोपसंहारोतरंगिविपारेण कर्तव्यतया विचायते । तत्र किमंतरंगित्साकांक्षायां 'योगा- खयो मया प्रोक्ता' इति भगवदक्तेषु त्रिषु साधनेषु ज्ञानभक्ती अंतरंगे । तत्र निर्विण्णाधिकारकत्वात्-ज्ञानस्यांतरंगता । निर्वेदाभावेषि छोकिकात्यासक्तिरहिताधिकारकत्वाद्भक्तेरंतरंगतेति भेदः । कर्म त कामाधिकारकत्वाद्वहिरंगसाधनम् । अतः कर्मोपसंहारात्पूर्वं ज्ञानमत्त्रयपयोगित्वात पूर्वं गणीप-संद्रारो विचार्यते ।

स कथं कर्तव्य डलाकांक्षायां ज्ञानभक्तयोः सविषयत्वात् पूर्व विषयो विचारणीयः । तत्र विषयः पूर्वसिद्धं त्रह्म. तदेव च फलदाने समर्थमिति द्वितीयपादांते स्थितम् । तदेतत्स्मार्यितमपु-संहारोपोद्धातत्वेन ज्ञानभक्तयोविषयतया त्रह्मणः ज्ञानभक्तिषु युक्ततयोपासनायाश्च सर्ववेदांतप्रत्ययत्वं सृत्रदृयेन विचारितम् । तेन ज्ञानाधिकारिभिस्तैयेवोपासना कार्येति सेत्स्यति ॥ १॥

तत इदानीतनानां सर्वशाखाज्ञानाभावेन सर्ववेदांतप्रत्ययत्वस्याववारयित्तमशक्यत्वात्तेपामप-कागय भक्तिमार्गीयोपासनोपकाराय काम्योपासनोपकाराय च तत्तच्छाखानुरुद्धशिष्टाचारमञ्जूरुथ. तत्तविक्तमन्तरूपः तत्तत्काममनुरूष्य च खाष्यायादिसुत्रद्वयेऽनुपसंहारहेतुकथनेन तत्तदृणोपसंहारहृपः संकोचो विचारितः ॥ २ ॥

ततो गणोपसंहार एवास्य पादस्यार्थ इति वोषयित् मुपसंहारसूत्रेण सर्वोपसंहारतःसंकोचयोः काम्योपासनोपत्रक्तोपसंहारस्य च वीजमुक्तम् । ततोऽन्यथात्वादिस्वत्रयमध्ये प्रथमेन सर्वोपसंहार-पक्षेऽनवात्वरूपं वाधकं निवारितम् । ततो द्वाभ्यां संकोचपक्षे तदेव वाधकांतरेण मिक्तमार्गीयोपास-कानामर्थे निवारितम् । ततश्च अनिस्यत्वेन प्रतीयमानानां स्वरूपधर्माणामेकेन निस्यत्वं, तद्विग्रेमे तद्रपपत्त्यर्थं मक्तनिसत्वं, छीछापदार्थानां मगवदभेदश्चोपपादितः । एवं छीछापदार्थानां मगवदभेदे सति भगवत्तत्त्वस्यत्वं स्वादिति तन्निवृत्त्वर्थं पूर्णानंदत्वादीनां भगवदसाधारणधर्माणां तेष्वमाव आनं-दादिस्त्रेण प्रतिपादितः । तेन भक्तेषु तदनुपसंहारः सिध्यति । ततः त्रियशिरस्त्वसूत्रे अधिकारिभेटेन स्वरूपोपासकस्य प्रियत्वादीनां शिरस्त्वादिरूपेणानुपसंहारस्तद्वपसंहारश्च प्रतिपादितः । तत एकेनोप-संहारपक्षे वीजमुक्तम् । तत आध्यानादिस्त्रद्वये उपसंहारसंकोंचे वीजमुक्तम् । एवमस्मित्रधिकरणे पादार्थक्ष उपसंहारप्रकारः सपरिकरो विचारितः । भगवतः क्षेत्रत्यक्तपं मुख्यत्वरूपमैक्यं च समर्थि-तम । ततोग्रे एतस्यैव प्रपंचः ॥ १ ॥

ततोग्रे चतुर्भिरिषकरणैरुपासनानियामकसंबंधिभेदे रूपात्मकः संबंधो विचार्थते । तत्रादौ द्वितीये द्विसूत्रे आत्मगृहीत्यधिकरणे तद्वणोपसंहारितयमनाय तत्तिद्वमृतिद्वारा महाण एव फलदातत्वसमर्थनाय भक्तिज्ञानमार्गोपकारकशांत्युत्पादनाय विभृतीनां ब्रह्मात्मकत्वभावनाय च अन्नमयादिए विमृतिष्वानंदमयस्यैव शरीराभिमानित्वं विचारितम् ।

ततस्तृतीये पट्सूत्रे कार्याख्यानादित्यधिकरणे प्रथमस्त्रवर्णकद्वयमध्ये प्रथमवर्णकेन विमृत्युपासनेषु आनंदमयस्याध्यात्मिकरूपेणेव फळदातृत्वरूपविशेषसमर्थनाय पूर्वोक्तविमृतीनामन्न-मयादीनां चतुर्णा पुरुषाणामाधिभौतिकत्वनिराकरणेनाध्यात्मिकत्वं समर्थितम् । द्वितीयेन वर्णकेन सर्वयुणोपसंहारायानाविमृतपुरुगोत्तमविग्रहस्येवात्मत्वं ज्ञानभक्तिमार्गीयसाधारण्येन विचारितम् । ततो द्वितीयसूत्र आविर्भेतस्य श्रीकृष्णादिरूपस्याप्यात्मत्वमेवेति व्यापकत्वेकरसत्वसचिदानंदत्वादयः सर्वे धर्मा उपसंहर्तेच्या इति केवटमकार्थ विचास्तिम् । ततस्तृतीयस्त्रेत्रं आवेशिनि सुर्वोदावाविष्टे ह्रपे

१. प्रथमेति मृलपाठः । े, सबेटोरांतप्रस्वयत्वेन।

सर्वभगवद्वणोपसंहारः ज्ञानिभक्तार्थं विचारितः । ततिस्त्रिमिरावेश्विनि गुरुशतिमादावाविष्टे रूपे तदत्र-पसंहारः केवलभक्तार्थं विचारितः ॥ ३ ॥

ः ततश्चत्रथे एकसत्रे पुरुपविचायामित्यधिकरणे उत्तमाधिकारिमिरशेपगुणपूर्णे परं ब्रह्मे-बोपास्त्रम्, न विभृतिरूपिति साधितम् । आध्यात्मिकेषु विभृतिरूपेषु सर्वगुणातुपसंहारेऽसाधारण-

गुणानामानरूपो हेतश्चोक्तः ॥ ४ ॥

ततः पंचमे द्विसूत्रे वेधाराधिकरणे पूर्वसूत्रेणासन्यरूपे चेतनविमूतौ भगवत्संबंधाद्दी-पाभावनिरूपणात्केसुतिकन्यायेन मुठरूपस्य निर्दोपत्व समर्थितम्, आधिमौतिकरूपाणां जीवानां सदोपत्वं च षोधितम् । ततो द्वितीये सूत्रे तत्सदोपत्वं मगवत्सकाशात् विमागदशायामेव. तथा सित मुक्तिदशायां तारतम्याभावे त्राप्ते भगवतुत्यतापि स्यादिति तन्निवारणार्थे तदापि न्यूनगुणकरवं ºस्यापितम् । तेनाध्यात्मिकरूपेषु कतिपयगुणोपसंहारः, मूल्रूपे सर्वगुणोपसंहारः । छोर्किकरूपेषु मुक्तिद्शायामेव निर्दोषत्वपरिमितगुणोपसंहारी, न संसारदशायामिति निर्णीतम् । एवं चत्रिभिरधि-करणै: रूपभेट: प्रपंचित: ॥ ५ ॥

ततः पष्टाधिकरणमारम्य पंचदशिमरधिकरणैरुपसंहारनियानकस्तत्तन्मार्गरूपः संविधिभेदस्त-

त्त्विकारनियामकं मार्गतास्तम्यं च निरूप्यते ।

तत्र पष्टे द्विस्ट्ये संपरायाधिकरणे अंतरंगसावनयोर्ज्ञानभत्तयोर्ण्टरूपोपासनासंभवाद-विशेषे प्राप्तेवसरसंगत्या सहस्रतो मर्योदाभक्तेज्ञीनाड्यायस्त्वस भक्ती दोषाभावस च निरूपणेनां-तरंगतरत्वं निरूपितमः॥ ६ ॥

ततः सप्तमे एकसूत्रे गतेरर्थवत्त्वमिलिधिकरणे हेतुबोधनेन तदेव द्वीकृतम्, मार्गभेदेन पुष्टिमक्तेरंतरंगतमत्वं च निरूपितम् ॥ ७॥

ततोष्टमे उपपन्नाधिकरणे प्रश्निक्तरंतरंगतमस्वं दृढीकृतम् । एवं त्रिभिरधिकरणेरंतरंगसाध-नानां त्रैविच्ये निर्णीते पूर्वे 'इतरे त्वर्थसामान्या'दित्यादिस्त्रत्रयेणोपसंहारातुपसंहारवीजवोषने कृते किमीयोपासनायां के के गुणा उपसंहार्यो इत्याकांक्षापि पृस्ति। । ज्ञानमार्गीयोपासनायां तद्वपयोगिनः

सर्वे, तत्तद्रिक्तमार्गीयोपासनायां तु तत्तदुपयोगिनस्ते ते इत्यर्थोदेव सिद्धेरिति ॥ ८ ॥

ततो नवमेऽनियमाधिकरणे ज्ञानापेश्चयांतरंगाणां भक्तीनां शुक्तिसाधने समुजयविकल्पयो-रनियमः प्रसंगेन विचारितः । पादार्थसंगतिस्तु पूर्वसिद्धैवात्रापि ॥ ९ ॥

ततो ददामे आधिकारिकाधिकरणे आधिकारिकाणा मुक्तिसाधने प्रवृत्त्पर्थमाधिकारि-काणां भगवद्धमीणां सुत्तिसाधनत्वामाव उपोद्धातगर्भप्रसंगसंगसा प्रतिपादितः । आधिकारिकाणां धर्माणां भगवरसंबंधितया साधनत्वत्राप्तावपवादसंगत्वा उपोद्धातगर्मत्रसंगसंगत्वा वा मुक्तिसाधनत्वा-भायः प्रतिपादितः । उपसंहारस्तु ज्ञानादिमार्गातुरोषीति तदनुसारेणायातीति पादार्थेनापि संगतिः १०

ततः पूर्वं संपरायाद्यपिकरणेषु ज्ञानमत्त्रयोः स्वरूपतस्तारतम्यसाधनेषि विषयफलयोरिविशेषा-दंतरंगतस्वादिकसाप्रयोजकलं प्राविभिति तिववारणार्थमेकादशे द्विस्त्रेऽश्वरिधयामिलिधकरणे ज्ञानमक्तिसंयंघिविषयफल्योमेंद्योधनात् मक्लपेक्षया ज्ञानसाफकपंत्रीपनेन मक्तावंतरंगतरत्वादिकं तथेव संगला दढीकृतम् । उपसंहारस्तु तत्तदुपयोगी प्रागेव सिद्धः ॥ ११ ॥

२. भक्ति इति पाठः । १, भौतिक इनि पाठः। ६ म. स. र. प्र.

ततो द्वादशे जिस्त्र्ज्ञंतरा भृतग्रामवदिस्पिकरणे श्रुतावहंग्रहोपासनस्य सुख्यत्वकः यनात् ज्ञाने भक्तौ च तस्य तुत्यत्वादुभयोखौत्यस्य ज्ञानाधिक्यस्य वा प्राप्तो तस्या उपासनाया भक्तयेकदेशत्वकथनेन ज्ञानापक्षया सुख्यभक्तेविंरहरूपांतरंगसाधनत उत्कर्षः पूर्वोक्तसंगसा प्रति-पादितः ॥ १२ ॥

ततस्त्रयोदद्यो द्वित्त्य्ये सैव हीत्यधिकरणे प्रथमस्त्रेण विद्विताविद्वित्र्पाया द्विवधाया अपि मध्यममक्तेः पूर्वोक्तरंगत्या साधनत उत्कर्षः प्रतिपादितः । द्वितीयस्त्रेण भगवद्विपयककामा-दीनामिष सिक्तफलक्तवकथनेन सुक्तो भगवद्विपयकत्वरूपसाक्षात्सवधसेव सिक्तसाधनतावच्छेदक-त्वस्, न तु ज्ञानत्वं भक्तित्वं वेति निरूपितम् ॥ १३ ॥

ततश्चतुर्दशे द्विसूत्रे आदरादिलिषकरणे कैमुतिकन्यायेन कर्मापेक्षया भक्तिसाधनाना-मुस्कर्पः कर्मित्रलवस्थानिवृत्त्पर्ये प्रतिपादितः ॥ १४ ॥

ततः पंचदद्ये एकसूत्रे तक्षिधारणाधिकाणे स्वकृतवेदमर्थादारक्षार्थं विहिताविहितमिक-मार्गायस कर्मकरणाकरणयोहेंतुफले नोधित । द्वितीयपक्षेपि मुख्यमक्तेः पूर्वोक्तमक्तिद्वयादुरकर्पः साधनतः फलतश्च प्रसंगात प्रतिपादितः ॥ १५ ॥

ततः पोडको प्रदानचदित्यधिकरणे सर्वात्ममाबात्मक्सुख्यभक्तेविहितयावत्साधनसाध्यत्व-निराकरणेन वरदानवस्त्रातिरिद्धक्तम् ॥ १६ ॥

ततः सप्तदशे दशस्त्रात्मके लिंगभूयस्त्वाधिकरणे सर्वात्ममावात्मकमुख्यभक्तेः सक्समेतरंगतमत्वकाष्टावोधनार्थं श्रतिवाक्यः प्रपंचितम् ॥ १७ ॥

ततोऽष्टादशे त्रिस्ट्रें व्यतिरेकाधिकरणे द्वानिनां पूर्णक्षरद्वानाभावस्य प्रतिपादनेन् अग्रिमसुद्रदेये निदर्शनकयनेन च मक्तानां पूर्णतज्ज्ञानकथनात्सर्वात्समावरूपमुख्यमक्तिफरुस भोग्यस पुरुषोत्तमज्ञानमध्यमभक्तिफरुरुपपुरुषोत्तमसायुज्यादाधिक्यमर्थतः प्रतिपादितम् ॥ १८ ॥

तत जनविंद्रो एकसूत्रे भूझ इलिपकरणे फलविचारेण सर्वात्मगावस साधनदशायां इःसरुपदोषः परिहतः ॥ १९॥

एवं च पंचदशमिरधिकरणैः संबंधिरूपमार्गस्ततारतम्यं च निरूपितम् । एवं स्रहूपरास्-पासनासु तारतम्यवोधनेन तासु तासु तत्तस्त्रानोपयोगिनो गुणा उपसंहार्या इति पादार्थसंगतिः ।

तती विंदो एकसूत्रे नानादान्दादिभेदादित्यधिकरणे तती न्यूनासु सत्त्वोपहितानतार-रूपोपासनासु नानात्व विचारितम् ॥ २० ॥

तवोग्निमे एकसूत्रे एकर्विको तासां तासां विकल्पो विचारितः । गुणोपसंहारस्तु तत्तद्ध्या-गोपयोग्येवेति युर्वोक्तैव व्यवस्था ॥ २१ ॥

तवी द्वाविदो काम्योपासनासु समुचयविकल्पो ययाकामं विचारितौ, तेन तासु तत्तत्कामो-पयोगी गुणोपसंहारो बोधितः ॥ २२ ॥

ततस्त्रयोर्विको द्विसूत्रे अंगेष्वित्यधिकरणे उपासनांगानां व्रतानामाश्रयनित्यतं प्रसंगा-द्विचारितम् ॥ २३ ॥ ततोऽग्रिमे द्विद्वस्त्रचे सभाद्यासदिसंघिकरणद्वये ज्ञानमागीयोपासनास्च सर्वग्रणोपसँद्या

त्ताजाशन क्षाक्षस्त्रः समाहारतादलायकरण्यत् ज्ञानमाणायाताताताता स्वयुणायवर्धाः रानुपसंद्वारावधिकारिभेदेन विचारतो । तेन ज्ञानमार्गीयो विचार एवात्र सुरुषो, अक्तिमार्गियचा-रस्तु अक्तो अगवत्कृपारूपस्याधिकस्य साधनस्य प्रवेदाात्र सर्वोपयोगी ययपि. प्रयाप चारत्रारम् असर्वाचार्यशासात्राच्याकार्यसम्बद्धाः स्टब्स्य स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्व मपादे 'सक्तिमार्गप्रचारैकहृदयो वादरायण' इति स्होकेन वक्तव्यमिति॥२४,२५॥ ज्ञानन वार्वाङ्चवा जापराच्या कृता छाताच्याच्याक् इति श्रीवंद्धमाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मज्ञपुरुषोचमस्य कृती वेदान्ताधिकरणमाळायां तृतीयाच्यायस्य तृतीयः पादः ॥

वेदातेषु कर्मागभूता उद्गीषाद्युपासना उक्ताः । आचार्येणापि अंगेषु यथाश्रयमाव इसादिना पूर्वेगादांते ता विचारिताः । माध्यकारिरि आचीनवृत्तिकारादिसंमतं पूर्वोत्तरकांढयोरैकशाख्यमंगी-कृतम् । तृतीयाध्यायारंमे च चतुर्थपादस्य कर्मोपसंहारोर्थ उक्तः । तथा सति ज्ञानेपि कर्मा-पेक्षास्त्रीति सिद्धम् । प्रकृतपादारमे च प्रथमस्त्रेण स्वमतसुक्त्वा, ततः पदस्त्रेरीश्वरस ज्ञानस च कर्मशोपवीघकं जैमिनिमतं पूर्वपक्षत्वेनोपन्यस, अधिकोपदेशादिसादिमिर्नविमः सुत्रैर्श्वानस्थेशस्य च यज्ञादिकमेरोपत्वं निराकृतम् । ततः कर्ष्वरेतासु चेति सुत्रेण ज्ञानस संन्यासाश्रमिणः कर्मशेषत्वमि निराकृतम् । तेन ज्ञानस्य न कर्मशेपत्वम् । तेन पूर्वकांडवैयर्थापत्तौ यज्ञादिकर्मणां यथाकथंचि-रमरंपरया मोक्ष एव फठत्वेन परामुश्यत इति नैकश्राख्यादिहानिरित्यमिसंहितम् । ततः परामर्शसूत्रे तद्पवादं पूर्वपक्षीकृत्य, अनुष्ठेयसूत्रे ज्ञानसाधनत्वेन तत्करणमंगीकृत्य कर्मस्रातंत्र्यं निवारितम् । अग्रिमैः पंचिमः सूत्रैस्तदेव समर्थयित्वा ज्ञानस्रोत्कृष्टत्वं साधितम् । एवं पंचविद्यतिस्त्रात्मकेनाद्या-्रान्ताः प्रत्येज्ञयः अवनात्रातः कृत्यसार्द्धः चात्रात्यः स्व नवात्रवास्युतास्यानाः थिकरणेन उपसंहारोपोद्धातस्येन कर्मणः स्वातंत्र्यास्वातंत्रये विचारिते । तत्र मगवस्त्राप्तिरूपस पुरुपार्थस्य सर्वात्ममावरूपपुरुषोत्तमज्ञानैकलम्यत्वमिति स्थितम् ॥ १ ॥

ततः कर्मणः कि परोक्षज्ञानसाधनत्वमपरोक्षज्ञानसाधनत्व वेत्यपेक्षायां सर्वापेक्षेति पहसुत्रे द्वितीयाधिकरणे साक्षात्कारस स्वरूपोपकारार्थं कर्मज्ञानमक्त्यपेक्षां प्रतिज्ञाय तत्तन्मार्गोक्तर्भ-सापेक्षत्वं साथितम् । पूर्वपादः एवांतरंगसाधनविचारे ज्ञानमत्त्रयावस्यकताया निरूपितत्वात् । ततो द्वितीयस्त्रे शमदमादीनां सत्त्वशोषकत्वे तैरेच ज्ञानसिद्ध्या यज्ञादिकमीनरपेक्षत्वमाशंक्य, तेषां विशेषानुष्टेयत्वस्, न तु कर्मेनिवारकत्वमिति तदानीमिप यज्ञादिकर्म कर्तव्यमेवेति सिद्धांतितम् । ततः ज्ञानिनः सर्वाज्ञमक्षणस्यानुज्ञानास्कामतः सर्वभक्षणे प्राप्ते बाहारग्रुद्धमावेन ग्रमायसंभवात पयोवतावभावेन यहादेरप्यसंग्वाबज्ञशनदमादीनां साक्षात्कारजनकत्वमसंगतिमत्वाशन्य, सर्वोन्ना-नुमतेः प्राणात्ययाद्यापतिविषयत्वेनान्यदा तदप्राप्त्या तदानीं कामचारामावात् यज्ञश्चमदमादिसंमवेन तेषां ज्ञानप्रतियंपनिवर्तकतया कारणत्वं निर्वोषम् । यद्यपि पूर्णस्य ज्ञानस्य कर्मनाशकत्वम् , तथापि साधनदशायां तद्पेक्षास्तीत्युपसंहारहेतुतया सर्वान्नातुमस्यादिसन्ननतुष्टेये साधितम् ॥ २ ॥

ततस्तृतीयेऽप्रसूत्रे विहितत्वाचाश्रमकर्मेलधिकरपे प्रथमसुत्रद्वेन जातज्ञानलापि ञ्चानमार्गीयसाश्रमपर्माणां निललेन प्रलवायपरिहारकतया शमदमादिसहकारितया च कर्तेव्यलं निर्णातम् । तेनैव कर्ममार्गायसः निष्कामतायामपि तदावश्यकत्वमित्यवीदेव वोधितम् । ततोऽप्रिमैः सर्वधापीलादिमिः पर्दमिः स्त्रैविहितानां भगवच्छ्रवणादीनां प्रवेक्तिम्यः सर्वेभ्य आविक्यं, तद-निरूपितम् , तेन भगवद्धमीविरोधेनैव ते कर्तन्या इत्युपसंहारमकारो दर्शितः ॥ ३ ॥

ततस्तरक्तर्रं कि, कथं च तस्य ज्ञानफठादाधिक्यमित्याकांक्षायां चतुर्थे एकस्त्रज्ञे तन्द्रतस्ये-त्यिकरणे मगबद्धमाणां साधनद्शायामुरक्रप्रत्येपि फठदशायां मुक्तिमवने फठतो न कथिद्विशेष इत्यार्थक्य, नियमादिमिर्हेतुभिक्तस्य निस्तर्यं, भक्तानां मुक्तयनिच्छया तत आधिक्यं, च मुख्य-भक्तिमर्गास्थोतकर्पार्थं प्रसंगात्यतिपादितम् ॥ ४ ॥

ततः पंचमे द्विस्त्रे न चाधिकारिकमिलिषकरणे मर्यादापुष्टसापि यत् भगवदीयत्व-रूपमतिन्द्वारूपं यत्कठं तिव्रत्यं, ज्ञानमार्गीयमुक्तेः सकाशादिषकमिलानुत्रसंगेन निरूपितम् । एवमिषकरणद्वयेन पूर्वोक्तकर्मोपसंहारप्रकारे यीजं वोधितम् ॥ ५ ॥

ततः पष्टे चतुःस्त्रे वहिस्तूःभयथेलिकरणे सर्वविषस पुष्टिमार्गीयस आश्रमरूप-संन्यासपमीतुपसंहारार्षे सापनत उत्कर्षवीपनायानुप्रसंगेन गृहसागी विचारितः । स च मध्यमा-धिकारे एवेति फलति ॥ ६ ॥

ततः सप्तमे एकसूत्रे सहकार्यंतराधिकरणे गृहसागिनो मर्यादापुष्टिमार्गीयस शमादिकं मावनासहकारिलेन कर्तव्यम्, पुष्टवंशवाहुन्ये तु तेनापि मावनामात्रमेव कर्तव्यमिति साधने-व्यवस्थानुत्रसंगाद् दर्शिता ॥ ७ ॥

ततोऽप्टमे चतुःस्त्रे रहिणोपसहाराधिकरणे, श्वमस्त्रेण पूर्वोक्तेन्यो जवन्याधिकारिणां सागानुकल्परूपं रहे स्थिता मगवद्भजनं कर्तव्यमिति विचार्य, दितीयादिमित्तस्य करणप्रकारस्वदा-धिवयं, गगवद्भावस्य होकेष्वप्रकटनं, मगवद्भजनव्यतिरिक्तसमये होक्तिककरणं, रृहिणोपसंहार-श्रुतिमनुस्त्यानुप्रसंगाद्विचारितम् । तेन विद्यितत्वाचाश्रमकर्मापीत्वनेन यत्प्रवृत्तुकं तस्य प्रकारो वोधितः ॥ ८ ॥

ततो नवमे एकसूत्रे एवं मुक्तिफलानियम इसिकरणे ताहशस्य देहपातीतरं मुक्तिशं भगवदीयस्यं वेति संशये मुक्तिस्तु नियतैव, भगवदीयस्यं तु भगवत्कृपाधीनमिलनियमो निर्णातः । तेनातुकत्वोषि मर्योदामार्गोदिषकः, निरवध्यानंदपुरुषोत्तमसायुज्यादिति ॥ ९ ॥

एवमस्मिन्यादे वहिरंगविचारेण सत्रकारः कर्मोपसंहारो दक्षितः । एवमस्मिन्नघ्याये चतुर्भिः पादैः सर्वसाधनं सत्रकारसुपदिष्टम् ॥

इति श्रीवल्लभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ताधिकरणमालायां तृतीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः समाप्तः। तृतीयाध्यायः समाप्तः।

#### \_\_\_\_

## चतुर्थोध्यायः ।

अय चतुर्थाच्याचेवसरसगला फर्छ निरूप्यते । तच फर्छ मसविद इति चतुर्भाः पादै-वीवतो व्रियमाणस गच्छतः प्राप्तफटस च कमेण तस यथाधिकारमवस्था निरूप्यते ।

तत्र प्रथमपादस्य द्विसूत्रे प्रथमधिकरणे प्रथमवर्णकेन श्रवणादीनामवांतरफल्लाय तेपामानृत्तिः कर्तव्येतुच्यते । तेन पूर्वपादांते गृहिषोपसंहारे सर्वेद्रियाणामात्मनि प्रतिष्ठापतमुक्तम्, तास्रकारोत्र वर्षित् वर्षित् वर्षात्र

तव्यकारोत्र दर्शितः इति पूर्वेण सह प्रकारम्कारिमावः संगतिरिति बोध्यस् । द्वितीयवर्णकेन तु

ज्ञानमक्त्योः फलतं उत्कृष्टत्वाय कर्ममार्गं आष्ट्रतिन्युत्पादनेन फलजवन्यत्वमिष वोधित्म् । तेन कर्मणि तत्कले चानासक्तिरिव तत्प्रकारत्वेन वोध्यत इति सेव पूर्वेण सह संगतितित बोध्यम् ॥ १ ॥

ततो द्वितीय चित्त्ये आत्मेतीखिधकरणं प्रथमवर्णकेन ज्ञानफळं द्विविधं विचायते।
मुख्यं त्वात्मनवेशस्पमनावरम्, द्वितीयं त्विभ्वतिपुपिखतेषु तेम्यो ज्ञानोपदेशस्पमवांतरफळम्,
मगवदाज्ञापरिपाठनात्मकम्, न त्वाचायत्वकामनाकृतमित्युच्यते। द्वितीयं नतु 'न स पुनरावर्तत'
इतिश्चत्युक्तो ज्ञानमक्त्योः फळ्स्यः पुनराजृत्यमावः किं साविधक उत निरविधक इत्यारंकायाम्,
निरविधक इति सिद्धांत उच्यते। निले मगवद्रपु आत्मिन मह्यविदो जोवात्मनः शुद्धनळे जळलेव प्रवेशेन ताद्यक्तस्येव शुताबुक्तत्वादिति, मिक्तमागं च मगवतो सुक्तोषप्रयुक्तेन सेवार्यं ताविकट-स्थितेरिष निल्यत्वादिति। एवमारमोपदेशस्यावांतरफळलं त्वत्रापि समानम् । ततो द्वितीयस्त्रत्रे प्रवीकोपासकानां न मोक्षा, अतद्रये तत्वेनोपासनादिति। अतः सा न कर्तव्यति वोधितम् । तत्रितीयस्त्रे सवत्र मह्यदिष्टः कर्तव्यति वोधितम्। तथा च सर्वत्रात्मभावनात् तथा स्कुरणाव दुःखस्य निवृत्ते-स्त्वसाप्यवांतरफळत्वम्। पूर्वपाद उक्तानां गृहस्वागिनां यदांतरं वाहां च साधनं तद्वोपदिवयत्र इत्यत्रापि तेन सह प्रकारप्रकारिभाव एव संगतिरिति वोधितम्॥ २॥

ततस्तृतीये पंचस्त्रे आदित्यादिमतय इत्यधिकरणे प्रथमसूत्रे प्रतीकोपासना म कर्तव्या एव चेत्, ताः किमभैमुपदिरसंते, (वन्येवमंगोपासना एव?) सिद्धांते प्रतीकोपासना इत्याकांक्षायाम्, अवसरसंगत्या सिद्धांते अंगोपासना एव प्रतीकोपासना इति तत्त्वरूपमुन्यते । ताशोपासना ज्वान्याधिकारिणां फठदानद्वारा माहात्म्यज्ञापनेन मिक्द्वारा आधिमौतिकसर्वात्मभाव-रूपज्ञान एवोपकुर्वतीत्युच्यते, अग्रिमस्वैस्तयेव प्रतिकादनात् । ततो द्वितीयस्त्रेचे भावनौत्कर्व्य ,विस्भियवद्ष्यासरूपं प्राकृत्यं करुमुन्यते । तत्तर्वतिस्त्रेचे नावनौत्कर्व्य ,व्याप्त्रेचे वीच्यात् । तत्तर्वति । तत्तर्वति क्ष्यां क्ष्यां प्रकृति कर्त्यं मासत् इति श्रीमागवतोक्तस्त्रिविचेनोन्यते । तस्मात् तासां ज्ञानोपकार एव फठनिति सिद्धति ॥ है ॥

ततञ्चतुर्थे एकसूत्रे पत्रैकामनेत्वधिकरणे बहिर्तर्भगवत्माकव्यवतीस्मासक्योने तार-तम्यमिति सिद्धातः प्रसंगेव कियते ॥ ४ ॥

ततः पंचमे एकसूत्रे आप्रायणेव्यधिकरणे मगवआहिरूपरमक्वर्यंतं तस सैवावसा तिष्ठति । परमक्तं च तस साक्षाद्भगवरतेवनरूपं तिच्यतीव्यवस्तानेन पुष्टिमागीयस्रोक्तत् । इदमेव च पूर्वं तक्क्ताधिकरणे प्रतिपादितमत्रांगोपातनाविषयेपि स्मार्थते । तेन पुष्टिमागीयस्य जीवत इंदम-वातप्रक्रमिति पोषितम् ॥ ५॥

ततः पष्टे चतुःसूत्रे तदिधगम इत्यधिकरणे मर्थादामार्गायस्यायांतरफलम्बस्तसंगः स्वोच्यते । तत्र प्रथमस्त्रे (चितशुद्धी) ज्ञानोदये सति पूर्वपागनाशः, तदनंतरं पापस्यावृत्यतिः । द्वितियसूत्रे पूर्वपुण्यस्य नाशः, तदनंतरं तदनुत्यतिः । कदाचित् प्रारम्पयशाद्भगवद्भावाशुत्वे उत्तरकर्मण उत्यत्तिरित्युक्तम् । ततस्तृतीये ज्ञानात् कर्मनाशे सति कर्मजन्यदेहस्यापि नाशादा-चार्याभावेन ज्ञानादिसंप्रदायोच्छेद इत्याशंक्य, अनारम्बकार्यणामेव तेषां नाशः, न प्रारम्बकार्याणामेति, तेषां गांगैकनाश्यरवादिरसुक्तम् । ततस्त्रवार्थे मक्षविदीमिहोनादिकरणमि प्रारम्भोगरूप-

कार्यायेव, वेपामित्रहोत्रकरणरूपं प्रारन्धमस्ति तेषां तत्करणरूपेण भोगेन तित्रष्टुचेः, न तु तस्य कर्मणः संक्षेप इत्युक्तम् । तेन मर्यादामार्गायस्य कर्मसंसर्गामाव इत्यनेनाधिकरणेनावसराद्वा प्रसंगद्वा साधितम् ॥ ६ ॥

ततः ससमे जिस्चे अतोन्यापीत्यधिकरणे पृष्टिमागीयस्य 'तस पुत्रा दायसुप्यंति सुद्दः साधुकृत्याम् द्विपंतः पापकृत्या'मिति श्रुतियलाद् विनैव भोगं प्रारम्धिवृत्तिरिति मधमस् ज्ञ उच्यते । ततो द्वितीये 'यदेव विद्यये'ति श्रुत्या मस्विदः कर्मकरणप्राप्तो तसंस्थेपमाशंक्य, इरं वाक्यं कर्मागम्त्रोद्धीयोपासनाविषयम्, न तु मस्वविद्याविष्यम्, अतो न तस्य आपादियतुं शक्यते कर्मसंस्थेषो मस्विदः । किंच, यद्यनया कर्मकरणं प्रसक्तं कियते, तदा मस्ववित्कर्ममोक्षायेव कर्मकरोतिति तन्क्षुपामावायेव तत् मलिक्यतीति तु मर्योदामार्गीरीत्या समाधानम् । पुष्टिमार्गीयस्तु केवलं मगवदासकः, मगवद्वणानां च जीवनुणाः अंशाः, जीवनिष्ठं विद्यास्त्रं यज्ज्ञानं तद्भगव-ज्ञ्ञानस्य अंश इति सिध्यति । तथा सति जीवनिष्ठविद्यवापि चेत् न मर्योदामार्गीयस्य कर्मस्थेयः, तदा मगवत्स्यस्पासक्तस्य पुष्टिमार्गीयस्य कर्मस्थेयः, तदा मगवत्स्यस्पासक्तस्य पुष्टिमार्गीयस्य कर्मस्थेयः केम्स्रितं निम्मविद्यात्रापि च्यापिकारं मगवत्साक्षात्कारादिरूपेण प्रतेन संपद्यत इति सरमफल्युक्तम् । अत्र क्ष्यणं च कुरुक्षेत्रप्रसंग वज्ञमक्तानां जीवकोश्रव्यस्त्रम् । मोगश्च तदनंतरदर्शनादिरूपो जीवदशायामेव मवतीत्यवात्रपत्रमापितिति मम प्रतिमाति ।

् इति श्रीबह्धभाचार्पचरणदासस्य श्रीपीतांबरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ता-

धिकरणमालायां चतुर्थाध्यायस्य प्रथमः पादः॥

## थय द्वितीयपादे जियमाणस्य त्रव्यविदोवांतरफठन्यवस्या अवसरसंगसोन्यते ।

तत्र प्रथमे चतुःसूत्रे वाङ्मनसीत्यधिकरणे तत्र प्रथमसूत्रे 'अथाकामथमान' इति 
याजसनेपिश्चितिमाङंग् प्रिवमाणस पुष्टिमार्गीयस व्रियमाणदशायां वहिर्मनिस वा दर्शनं वेणुनादअवर्णं वा भवित, तदा तस्य वाङ्मनिस संगन्ना मवतीत्युक्तम् । तता द्वित्तीयसूत्रे पुर्विक्तिव हेतुना 
अन्यान्पर्गिद्वपाणि मनसा सह संगतानि भवंतीत्युक्तम् । ततस्त्वतीये सर्वेदिवविष्यिष्टं मनः प्राणे 
संगतं भवतीत्युच्यते । ततश्चतुर्थे तत्सर्वविशिष्टमाणो हिद वा वहिर्यो प्रकटे भगवंति ठीनो भवतीत्युच्यते । तत्मा चानेन क्रमेण तस्तिद्वाणि मगवित ठीयते, आत्माणि ठीयते, 'व तस्मात्याणा 
उत्कार्मति, अत्रैव सम्वनीयंते ब्रद्धैव सन् ब्रह्माप्येती'ति श्रुतेत्त्युच्यते । तस्माङीकिकदेहप्राप्तिश्चतुर्थे 
पादे वस्यते ॥ १ ॥

ततो द्विस्त्रेत्र द्वितीये सूनेष्विव्यधिकरणे भियमाणस मर्यादामार्गीयस व्यवसा अव-सरगर्भेण प्रसंगेनोच्यते । तत्र प्रथमसूत्रे तसेंद्वियाणि भूतेषु छीयत इत्युच्यते, स्वयं तु हृषेवं भगवंतं प्राप्य सुक्तो भवतीत्वपि तेन सुच्यते । ततो द्वितीये सूत्रे भक्तो ज्ञानी च मर्यादामार्गायी भवतः । तत्रोमयोरियं व्यवस्था, उत भक्तस्य पुष्टिमार्गे प्रवेश इत्यार्शक्य, द्वयोरिपीयं व्यवस्थेत्सुच्यते ।

ततस्तृतीचे नयसूत्रे समाना चासृतीव्यधिकरणे उभयोर्धुच्यमानत्वेषि शाणादिलय-प्रकारे पृष्टिमचौदाव्ययोः कृत एवं (विशेषादेव) विशेष इति वक्तुं पृष्टिमार्गीयस मर्योदामार्गादा-थिक्यसुपोद्धातेन विचारितम् । तत्र प्रथमसूच्ये साधनद्वारा मोचनेच्ला हि मर्यादामार्गीया मर्यादा, विहितसाधनं विनेव मोपनेच्छा प्रष्टिमार्गमर्यादा । अतस्त्रमोः संकरः कदापि न भनतीति विशिष्टेच्छ्या आपिषयमुक्तम् । ततो द्वितीये प्रष्टिमार्गायमुक्तिदशायां मर्यादामार्गायमुक्तेः संसारतीत्थव्यपदेश इख्तुक्तम्, तेन पुष्टिमार्गसापिषयं स्व्यते । ततस्तृतीये यदि तस्याः संसारतुत्यत्यं तदा
तस्या हेयत्यं स्थात्, तदोधकश्चतेः प्रतारकत्यं चेत्याशंकायाम्, पुष्टिमार्गीयं तत्त्वं दुर्ज्ञयम् । अतस्तदज्ञानान्मर्यादामार्गीयमुक्तियेपामीपिता तान् प्रति तामेवोपादेयत्वेन श्वितवदित, रागिणः प्रति स्वर्गादि
उपित्रयते (तेदत् । ततस्रातुर्थे तिर्वं व्यविदामिय तास्यानां मकानामि खमार्गीयदेशनं किष्ट्रप्रयेत), यतो नैवम्, अतो नैवमित्याशंकायाम्, तदस्रपदेशने वीजमाह । पुष्टिमार्गीयाणां हि अवस्थादयम्, विरद्वः भिषसंगी चा । तत्राचे स्वास्थ्यामावाशोपदेशः । द्वितीये तु गगवस्तिनिधानेन तद्ये
पार्थस्य कर्तुमशन्यत्वाशोपदेशः । अत उपदेशामावात्र तस्यत्वता वक्तं शक्तस्त्वस्त्रमाने तद्ये
पार्थस्य कर्तुमशन्यत्वाशोपदेशः । अत उपदेशामावात्र तस्यत्वता वक्तं शक्तस्त्वस्त्रम् । ततः
पंचमे मगवदीयानां विरद्व एव कथीन्त्याशंकायाम्, पुष्टिमार्गमणेन त्रिष्टे स्वति । ति । स्वति प्रता प्रति स्वति । ततः स्तरमे श्रुला, अष्टमे
प स्त्रसा वहविश्वतम् । ततो नचमे सर्वातां स्वास्थासापनेन प्रिमार्गस्य सर्वोद्यत्व ह्या
प्रवस्ता वहविश्वतम् । ततो नचमे सर्वातां स्वास्यस्वानं सत्ता श्रीगोञ्चर एव विद्यत हित श्रसा
प्रवस्ता । अतः प्रिमर्गस्य सर्वोद्वाद्यान्वार्यदेशिन कश्चितः द्विष्टे । अतः स्वर्वातः स्वर्वाः

ततञ्ज्ञतुर्थे एकसूत्रे अविभागो चचनादित्यधिकरणे प्रधंगात् पुष्टिमार्गीयस नित्र-ठीटारूपकराद्वमयस नित्रलं मर्योदामार्गात् करतो विशेषप्रतिपादनाय विचारितम् ॥ ४ ॥

तवः पंचमे एकस्त्रे तदोको अञ्चलनाधिकरणे मधौदागार्गायस मदाण्डमध्ये सयो मुक्तिमकारो विचारितः । तदिविमे च शवसरसंगला मर्यादामार्गायस श्रीविक्तांस्वतंतं क्रममुक्तिप्रकार उच्यते । तत्र साधारणसापि जीवस्य इंद्रियरूपापिस्तेजोमात्राभिः सहैव वेन केनचिद्धारेण
निर्ममन्स्, तथापि यस्य साधनेन (परमात्मा तुष्टः) स जीवस्तु एकश्वतनाडीषु या शतापिका
मूर्यन्या नाडी, तथा जर्ध्य स्व 'क्त्सा' निष्कामित, साधनेन तुष्टो यो इद्रयवती परमात्मा तद्रमुअद्यादियासामर्थ्याच या भगवरस्यितपरंग्रा, तथा तस्यानुमहः, तेन मूर्यन्यनाच्या निष्कमणमिस्वक्तम् ॥ ५ ॥

ततः पष्ठे चतुःस्त्रे रइम्पनुसार्यधिकरणे । तत्र प्रथमसूत्रे वः क्रमेण मोक्षावि-कारी रहम्यतुसारी पूर्वन्यनाच्या निःसरित तस्यापि हृद्दपत्रे अकारा इस्तुक्तम् । तते द्वितीये तृतीये च रात्रिकृतोऽयनकृतो विशेषश्च नास्तीत्युक्तम् । ततश्चतुर्ये स्मृतौ भूममागस्याप्युक्तस्वात् तत्र च रात्रिदक्षिणायनादीनामुक्तत्वादिचरादिमार्गे च ज्योतिरुत्तरायणादीनामुक्तत्वान्युन्यमानस्य कथं न विशेष इसार्शक्य, स विशेषो योगिन एव, गती च ते स्मार्ते, अतो न ज्ञानिनः, तेन ज्ञानिन उत्क्रमणे सर्वोपि काटः समान इस्तुक्तम् । एतस्य करणग्रामनिप्यविस्तु यत्र प्रारन्यसम्गाविस्तृत्र भूतेष्येव मनिष्यतीति ज्ञेषम् । उपक्रमे तथेवीकत्वादिति ॥ ६ ॥

निहांतर्गतफिका सुदिवेति प्रतिभाति । २. इतः परं स्ट्रमयं सिद्याधिकरणतेन अंगोपेयरा इच्छति, भाव-प्रकाशिकासराः श्रीमणानेश्राय ।

एवमस्मन् पादे पुष्टिमयोदामार्गीययोत्रियमाणावस्या विचारिता ॥

इति श्रीवह्यभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ताधिकरणमालायां चतुर्थोध्यायस्य द्वितीयः पादः॥

अय तृतीयपादे क्रमसुक्त्यधिकारिणो ब्रह्मविदोर्चिरादिमार्गेण गच्छतो व्यवस्थावसर-प्राप्तोच्यते ।

तत्र प्रथमे चतुःस्त्रे अचिरादीत्यधिकरणे ज्ञानमार्गायस मक्तस चेत्युमयोरिचरा-दिमार्गण गमनम्, उत सद्योमुक्तिरितसंत्रये, यथा ज्ञानिनो नियमामायस्त्रया मक्तस्यापीति पूर्वपक्षे, पंचान्निविद्यायां ज्ञानमार्गायाणामेवोपकांतत्वात्तेपामेव तेन मार्गण गितः, न तु भक्तस्यापीति निश्चीयते । ततस्त्रिम्मिः स्त्रेन्नैस्तन्मार्गपर्वनिर्धारः क्रियते । श्रुतिमदेन पर्वभेदानामनेकयोक्तत्वात् मार्गमेदे प्राप्ते देवपानस्य मार्गस्य श्रुसंतरे यदैक्यमुक्तं तद्विरोधसंभवात् । पर्वमु निर्धारितेषु तु यस्य यस्पर्व-भोगो भावी तं प्रति तत् पर्व, अन्यं प्रस्तन्यत् । यथा महामार्गे नानात्रामेषु सस्त्रपि कस्यचित् करिसश्चिद् ग्रामे अवांतरिनवासः, अन्यस्थान्यस्मिन् ग्रामे सः, तद्वत् । एवं पर्वभेदेप्युपपत्ती ब्रह्म-ठोकनमनस्यक्षेक एवार्विरादिमार्गो देवयानास्यः सिच्यतीति निर्णातम् ॥ १ ॥

ततो द्वितीये जिसूजे आतिवाहिकाधिकरणे तेन मार्गेण कथं गच्छतीत्माकांक्षाया-मवसरगर्भेण प्रसंगेन गमनप्रकारो निर्धार्यते । तत्र पर्वमृतविद्युछोकपर्यंतं विद्यासामध्येंनैव गच्छति । ततो विद्युहोके अमानवः पुरुषो ब्रह्मछोक्तगमयिता तत्रागत्य तं विद्युहोकस्यं गंतारं ब्रह्मछोकं प्रापय-तीति श्रावितम् । एवं सति येवां विद्युक्षोकमोगोस्ति ते वरुणादिलोकं गच्छंति । तत्र सः शद्याली-कप्रापिता आयाति न वेति संशये, तत्राप्यायाति, श्रुत्यंतरे प्रजापितङोकानंतरमि बह्मछोकस्योक्तः त्वात्, ब्रह्मलोकप्रापिदृणां प्रस्पाणां च बहुत्वात्, यस्य यङ्कोकभोगेन प्रारम्धसमाप्तिःतं तत एव ठोकाद्रहा प्रापयंतीति प्रथमसूत्रे निर्णातम् । तेपां बहाठोकप्रापका ये पुरुपास्ते आतिवाहिकशब्दे-नोच्यंत इस्यपि । ततो द्वितीये सूत्रे अपुनरावृत्तिश्चला देवपुनं पंथानं प्राप्तानां वस्वित्वात्तेषां सद्योमुक्तिरेवोचितेति तेपामवांतरलोकमोगजनिका कामनैव कुतः । किंच, 'यत्कर्मभिर्यचंपसे'ति सग-वंद्वाक्ये मर्यादामक्तस्य या छोकांतरकामनोक्ता सापि कुतः । तेपां सद्योगुक्तरेव प्रथमाधिकरणे निर्धा-रादिलाशंक्य, केपांचित् ज्ञानिनां मर्यादामक्तानां व्यामोहितत्वात् सा । व्यामोहश्च ठीठासिद्ध्ययं, येऽवांतर्लोकाः कृतास्तरसृष्टिसार्थकत्वाय भगवतैव कियते । अतो नानुपपत्तिरित्युक्तम् । ततस्त-तीयसूत्रे वे वरुणादिलोकं गतास्तेषां स्तत एव नहाप्राप्तिरस्तु । आतिवाहिकस्य विद्युहोकीयत्व-श्रावणेन तेषु ठोकेषु तदभावादित्याशंन्य, श्रुतायातिवाहिकस्य न विद्युहोकीयत्वमिभेनेतम् । 'पुर-पोऽमानव एसे'ति श्रावणाद्रद्वाठोकीयस्वम् । वैद्युतस्वं तु तस्य विद्युह्योकपर्यंतमागमनात् । अतो होकांतरादि महालोकप्राप्तावातिवाहिकापेक्षास्तीत्युक्तम् । किंच, वाजसनेयके 'महालोकान् गमय-वी'ति शावितम् । छांदोग्ये तु 'महा गमयती'ति शावितम् । तेन मर्यादामागीयं भक्तं वैक्कंठठोकान् गमयति । ज्ञानमार्गीयं त्वक्षरमञ्ज गमयतीत्विपि तत्र निर्णीतम् । एवमेतेन गमनुप्रकारो निर्णीतः ॥२॥

ततश्चलुर्थं एकसूच्ये अमतीकालंबनाधिकरणे पूर्वेक्तप्रकारेणातिवाहिकप्राणिता मधप्राप्तिः किं सर्वेषामुपासकानाम्, तत केषांचिद्वेति संश्ये, अप्रतीकालंबनानेवातिवाहिको नयतीति
निश्चीयते । तत्र प्रतीकोषासका द्विधा । केचिद्रतास्मिखत्वेनोषासकाः, अन्यं तु तदंगेषु तत्वेनोपासकाः । तत्राधानामुपासनैव व्यंगा । 'योऽन्यया संतमात्मान'निति वाक्योकदोषप्रसंगात् । दितीयानां तृपासनाव्यंगत्नाभावेषि 'यावन्मनसो गतं तत्रास्य कामचारो भवती'त्यादिश्रावणेन तत्कतुत्यायतत्त्वत्रेष पर्ववसानेन तेषां बद्धपादिस्मान्येत्रत्वात् । पंचाप्तिविधायास्तु अंगोपासनात्वेन प्रतीकत्वेषि
वाचनिकत्वात् तेषां नयनम् । तस्मात् ये प्रवद्धोगसकात्तानेव नयतीति ज्ञानमार्गीया व्यवस्या ।
प्रक्तिमार्गीयस्तु निक्कामांगोपासनकर्तां भक्तः सन् मक्तियलोदेवातिवाहिकं विनैय ख्वयं गच्छतीति
तत्कतुथेति स्वश्चेषण निश्चीयत इत्युक्तम् । एवमत्र चतुर्भिरिकर्त्यः सप्रकारा गच्छह्मविद्धवस्थोका । संगतिसत्त्रावसम् एव ॥ ४ ॥

ततः पंचमं एकस्त्रचे विद्योपं च दर्शयतीस्यधिकरणे मिक्तमार्गीयाणां ज्ञानमार्गीयाणां चावित्रेषेणैव ब्रह्मप्रक्षिः, उत गमने विशेषात् फळप्राक्षविष कश्चिद्धिशेषेन्द्रति संदेहे, 'ब्रह्मविदामोति पर'मिति यहुर्व्याग्रह्मपायां 'सस्यं ज्ञान'मित्यस्याद्यि ज्ञाननार्गीयस्य अक्षर-प्राह्मितः, भक्तिमार्गीयस्य तु 'वमेवैप इणुते' इति श्रुत्युक्तवरणेन भक्तमा हृदि अक्षरम्बाशहुर्मावात्रत्र स्थित्त पुक्तोत्तेन सह भोग उच्यते । तत्र मिक्तमार्गः प्रधिमर्वादाकेवरुष्टिभेदेन द्विषयः । तत्राद्यस्य यापिकारं प्रशोचमान्तुमवरूषो मोगः । द्वित्यस्य तु याधिकारं व्यवणा सह सर्वेकामान्यक्रप्रकृति विशेषं श्रुतिर्देशेषति । तस्माद् ब्रह्मप्रामावस्ति तयोविशेष इति प्रसंगगर्भया पूर्वोक्तस्यात्रेव विश्वर्षा ॥ । ॥

इति श्रीबह्धभाचार्यचरणदासस्य श्रीषीतांबरात्मजपुरुषोत्तमस्य कृतौ वेदान्ताधिकरणमालायां चतुर्थाध्यायस्य तृतीयः पादः। ततख्रतुर्धे पादे पंचिमरिषिकरणैः प्राप्तफरस महाविदो व्यवस्था वक्तव्या । तत्र महाविदो मिक्तज्ञानमार्गमदेन द्विविधाः । भक्तिमार्गाया अपि मर्यादापुष्टिकेवरुपुष्टिमेदेन द्विविधाः । अवांतर-भेदास्त्वनेके । तत्र ज्ञानमार्गायाः पुष्टिमर्यादामार्गायाः प्रायक्षः क्रमेणेव मुच्यते । अतिकृपपा तु केवित सदोऽपि । पुष्टिमार्गायास्त सव एव । एवमेतेषु महावित्सु ज्ञानमार्गाया अक्षरीपासकत्वातः त्रैव पर्यवस्ताः सद्यः क्रमेण वा तमेव प्रविश्चाति । पुष्टिमर्यादामार्गीयास्तु सद्यः क्रमेण वा तिसं मह्मक्षेतं प्राप्तुवंति । तेषां क्रिकस्यामेव गुद्धायामक्षरम् । तत्र स्थितं पुरुषोत्तमं चानुभ्य पुरुपोत्तम-सक्ते प्रविश्वति । तेषा क्रीकस्यामेव गुद्धायामक्षरम् । तत्र स्थितं पुरुषोत्तमं चानुभ्य पुरुपोत्तम-सक्ते प्रविश्वति । त्रिव्यम् । ये पुनः क्रमेण नित्यं मगवक्षेकं प्राप्तुवंति, ते तत्रैव मगवंतं मिक्सिस्त्वेनानुमवंतो यथापिकारं सेवौपयिकदेहं प्राप्तुवंतीत्वर्यात् सिध्यति । तदिष गुतीयस्कंषे 'अयो विस्तुति मम मायाविनस्ता'मिति कपिरुदेववाक्यादवसीयते ।

अतःपरं पुष्टिमार्गीयस्य प्राप्तफलसः 'सोऽश्वते सर्वान् कामान्' इति श्रुत्युक्ता व्यवस्थाव-शिष्यते । सा विशेषदर्शनसृत्रे संक्षेपेण सिद्धास्मिन्पादे प्रपंच्यते ।

ततः संपद्माविभीव इति चतुःसूत्रे मथमाधिकरणे प्रथमसूत्रे भगवत्खरूपे ठीनस्य पुष्टिमार्गीयस्य स्वठीठानुमावनार्थं भगवता बहिराविभीवः क्रियते, अनुगृहीतत्वात् । स चाविभीवो भगवत्स्वरूपपटेनैव ठीठाधिकरणे मवित, न तु प्रपंच इति श्रुतिवठादुक्तम् । ततो द्वितीये तस्वैवमाविभीवेषि मुक्तसं नापैतीत्युक्तम् । ततस्तृतीये एवं कृठदातुः परमात्मत्यभेवेत्युक्तम् । ततश्चत्रीये एवं कृठदातुः परमात्मत्यभेवेत्युक्तम् । ततश्चत्रीये पंच कृठदातुः परमात्मत्यभेवेत्युक्तम् । ततश्चत्रीये एवं कृठदातुः परमात्मत्यभेवेत्यक्तम् । ततश्चत्रवर्धे सत्यं ज्ञान'मित्यस्या ऋचः 'मब्बविदाप्रोती'त्यनेनकवाक्यत्वं व्याख्यानव्याख्येयमावादित्व, तस्मादयभेवार्थं इति निर्धारितम् ॥

ततो द्वितीचे अष्टसूत्रे ब्राह्मेणेत्यधिकरणे येन देहेनायं जीवो ठीठातुभवं करोति ताहशो देह उपोद्धातेनावसरेण वा विचारितः । तत्र प्रथमसन्त्रे सचिदानंदात्मकेनैव देहेन ब्रह्मणा सह भोगान् शंक्त इति स देहस्तादशो बह्मणा संपादित इति साधितम् । तत्प्रकरणे बह्मारमकाना-मेवाज्ञमयादिविभूतीनामुगन्यासादिति जैमिनिमतकथनमुखेन तत्संपृतिश्च प्रदर्शिता । ततो द्वितीय-सूत्रे प्रज्ञानधनश्रसा केवलज्ञानात्मको ब्रह्मणो विग्रहो बोध्यते । अतस्तादशेन सह मोगकर्श ज्ञानात्मकेनैव भवितव्यम् । नचैवमानंदानुभवेन सर्वकामाशनवाधः शंकनीयः। भगवतः पूर्णानंदत्वात तत्संपंपेनैवानंदानुभवः सिद्धः । तस्माद्विग्रहं विनैव केवलखरूपेण भंक्तं इत्योद्धलोमिमतमुक्तम् । ततस्तृतीये सुचे 'सलं ज्ञान'मिलसामृचि गुहाया उक्तत्वात् तसाश्च विग्रह एव संभवात् श्रुती निम्रहरवेनैवोपन्यासः । ते च विम्रहा भगवद्धामि पूर्वभेव वर्तते भगवद्धर्मस्याः । तेष करिमाश्चिदयं चिन्मात्र एवाविश्याभिमानं कृत्वा मगवदिच्छातुरूपलीलात्मकान् भोगान् भुंक्ते । तस्मान्न चिन्मात्र-लस्य नित्यवित्रहवत्त्वस्य च विरोध इति मतद्वयं संग्रह्य ताद्व्यवित्रहेणैव अंक्त इति स्वमतमक्तम् । ततस्त्रतुर्थे सुन्त्रे तादशदेहपाती भक्ते भगवदनुत्रह एव हेतुरित्युक्तम् । तेन तादशो भोगो न सर्वेपाम, कित्वसंतभगवदनुगृहीतानामेवेति वरणश्रुत्या सिध्यति । ततः पंचमसन्त्रे अतो हेतोः मगवाननन्याधिपतिः । अनन्याश्च त एव ये साधनत्वेन (फलत्वेन) च भगवतंमवे जानंति । तस्मात्तदर्थमेवं भगवतः संकल्प इत्युक्तम् । तेन तदेकतानतया तदाश्रयतया च ते सर्वदा तिष्ठतीति सिष्यति । ततः पष्टे सूत्रे मुक्तस्य देहांगीकारप्रतिकूठं वादरिमतमाह । 'यत्र हि देतिमिव भवती'-त्यादिश्वतिरमुक्तिदशायां द्वेतदर्शनमुक्त्वा 'यत्र त्वस्य सर्वमासीवामू'दित्यादिना मुक्तस्य द्वेतदर्शनं ततस्तृतीय द्विसूत्रे तत्त्वभावाधिकरणे गुणोपसंद्वारपादीकं निर्दोषपूर्णगुणं भगवरख-रूपमेव फलमिति विचारितम् । तत्र पूर्वसूत्रे दोपरूपाणामज्ञत्वादीनां भगवति या प्रतीतिः, सा प्रांता, स्वमवद्यांभावेषि प्रतीयते । तस्माद् मक्ष निर्दोषित्युक्तम् । ततो द्वितीये सूत्रे याः पौगंडादयो-वस्थाः, ये च गुणास्ते सर्वे संत एव मायापसारणाद्धकानां प्रतीयते । तस्माद् मक्षानंतगुणपूर्णमव-तारेपीत्युक्तम् । तथा नावसर एव संगतिरिक्षर्यः ॥ ३ ॥

ततश्चतुर्थे द्विस्त्र्ञे प्रदीपचिद्यधिकरणे फठातुमग्रोपकरणं प्रकृतत्वाद्विचार्थते । पूर्वा-धिकरणयोः फठप्रास्तुपकरणस फठसहरूपस च विचारितत्वात् । अतोवसरोत्र संगतिः । तत्र प्रथम् मस्त्र्ञे मुक्तस भगवत्कुपयाभिज्यक्ताभ्यां जैवज्ञानिक्तयाभ्यां योगेषि न ताम्यां भगवता सह काम-भोगकरणसमर्थो भवति, किंतु यथा प्राचीनः श्रकृष्टो दीषः स्नेह्युक्तायामर्वाचीनायां वर्ता प्रविष्टस्तां समानकार्यक्षमां करोति; तथा भगवानिष स्वदत्ते मुक्तदेहे जीवेन सह प्रविष्टस्तं देहं स्वभोगरूपकार्य-क्षमं करोति । यतो 'भर्ता स'व्यित भर्तृत्वक्तारंमगंत्रे भगवतः क्रीडार्थ यहुष्य आवेश उक्तः । तेनैवं ज्ञायते क्रीडोपयोगिनगददावेश एव फठातुभवोषकरणिति । ततो द्वितीयस्त्रचे सस्युक्रादिक्षतेः सर्वकामभोगक्षतेश्च यो विरोधः स सुपुतिमोक्षमेदेन भगवदाविभावप्रकारमेदात् परिहतः ॥

हीलानामनिस्त्वम्, नापि काचिदन्यानुपपितिर्त्युक्तम् । ततस्तृतीये सूत्रे 'क्षायास्य' इत्यागमन्मिष्यस्यविषेषकभगवद्वाक्याहीलानां भक्तरूपाणां चानित्यत्यमाशंक्य, भगवछीला प्राकृतविरुक्षणा भगविद्यन्थयेषेपयमाना न कुतर्केरन्यथा भाव्या, किंतु शुत्सा निस्तरेनोक्तत्त्वाद्दलिकितानुसरणभेव कर्तव्यमित्युक्तम् । ततश्चलुर्थसूत्रे अस्मिन् सुत्रे कुतर्केणान्ययाभावनं न कर्तव्यमिति यदुक्तं तदेव श्रुतिप्रसक्षाभ्यां साधितम् । ततः पंचमसूत्रे जीवस्य भोगमात्र एव भगवत्साम्यम्, न तु सर्वेषेति 'न तत्समबाम्यधिकश्च दृश्यते' इतिश्लतेनं विरोध इत्युक्तम् । एवमत्र पंचसृत्या भगवतः

परमफळत्वमर्थाद्धक्तं भवति । ततः पछे ईदशं परमफळं प्राप्य भक्तानां ज्ञानिनां चाद्यिर्तास्ति । तत्र प्रमाणं च शब्दः श्वतिरूपः स्मृतिरूपश्चेत्युक्तम् । एवं पड्डिः सृत्रैर्फळमोगप्रकारो विचारितः ॥ ५ ॥

वेदांतीयन्यायमालामणुमाष्यानुसारिणीम् । सौकयोवार्थवोधस्य चकार पुरुषोत्तमः ॥ १ ॥

इति श्रीवह्नभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ताधिकरणमाठायां चतुर्थोध्यायस्य चतुर्थः पादः। चतुर्थोध्यायः समाप्तः॥ श्रीरूप्णाय नमः। श्रीगोपीजनचल्लभाय नमः। श्रीमदान्वार्यचरणकमलेश्यो नमः। 013

# श्रीमद्रह्मसूत्राणुभाष्यम् ।

भाष्यप्रकाश-रिम-परिवृहितम् ।

अथ प्रथमोऽध्यायः ।

चतुर्थः पादः।

आनुमानिकमप्येकेपामिति चेन्न शरीररूपकविन्यस्तगृहीतेर्द्शीयति च॥१॥(शशर)

एवं सर्वेषां वेदान्तानां ब्रह्मपरत्वे निर्णाते, केचिद् वेदार्थाऽज्ञानात् कचिद् वेदभागे कापिलमतानुसारिपददर्शनेन तस्यापि वेदमुलकत्वं वदन्ति । तन्निराकरः

#### भाष्यप्रकाशः ।

आनुमानिकसप्येकेपामिति चेन्न चारीररूपकविन्यस्तगृहीतेर्दर्शयित च ॥ १॥ अतीतेषु पादेषु प्रयमेऽतिन्याप्तिनकशन्दकृतसंदेहवारणाय कार्यनिरूपकाणि वाक्यानि विचार्य, वित्तीयतृतीययोश्च प्रयापयं जीवजडरूपार्यकृततत्तंदेहवारणायान्वर्याम्युपास्टरूपनिरूपकाणि च वाक्यानि विचार्य सर्वेषां वेदान्तानां साम्रात् परंपरया च मन्नणि समन्त्रयः प्रतिपादितः । स तदा दृदीभवति यदा श्रीतत्वेनाभिमन्यमानस्य मतान्तरस्य श्रीत्वा निराक्रियते । अतस्तद्रये पादे जीवजडसमुदायान्यकार्यनिरूपकर्या मतान्तरश्रोतताश्चनकानि प्रकीर्णिन वाक्यानि विचार्यन्त इत्युपोद्धावयोष्टमाय पूर्वपाद्वयसिद्धमर्थमञ्जयन्त एतत्पादार्थमाष्टुः एविमत्यादि । तथा च विज्ञाकरणं प्रयोजनं, ताद्ववाक्यविचारश्चर्थं इत्ययंः । नन्ददृश्यत्वाद्यरिद्यः ।

आनुमानिकमप्पेकेपामिति चेत्र शारिररूपकियन्यस्तरहोतेर्दर्शयति च ॥ १॥ एरंपरपेति जीवमुख्यप्राणिङ्कादिलत्र जीवमुख्यप्राणप्रतिपादकवेदान्तानां पंपराय समन्वय । उपोद्धात इति । तथाच प्रकृतः स च वेदान्तानां समन्वयः तिस्वस्थां चिन्तां मवान्वरित्तरूष्ण-चिन्तामुप्तोतां चुपा विद्वरिति । नतु सांख्यमतिन्तरूष्णाकस्मिकिति चेत्र, पदसु भाक्षेषु वेदचेदान्तयोरक्षिमावः परस्पां, स आरम्य एव विचातिः । अधुना नृतीयग्रासस्य विचारः प्राप्तवस्याः क्रियत इति योगः प्रत्युक्त एव । द्वितीवेष्याये पत्रपत्रविचारः पाशुप्तनतद्युषं चिप्यन्वदेवता मक्ताः इत्यादिना गीतायां स्पष्टमेव । नाद्यिकादिमतानि द्वपत्तेन पुराणप्रसिद्धानि द्वितीयपदि प्रतिवक्तस्याति चेयम् । साह्यतेति प्रकीर्णकवाक्यविचारः प्रज्ञाणंकरूलं कापिन्वमत्त्रीतताप्रमण्नकल्लं कचिद्वदमागे कापिनमतेत्यादिमाप्यात् । समन्वयातुकृतः मतान्तरः शीतताम्मननकल्लाक्यविचारः इत्यत्र विचारपदं ताद्यसमन्वये टाष्ठणिकं वा । समन्वयस्त्वप्यापारं ।

णाय चतुर्थः पाद आरम्यते । तत्र, ईक्षंतेर्नाशन्दमिति सांख्यमतमशन्दत्वादिति निवारितम् । वेदेन प्रतिपादितमिति तत्राशक्कते । आनुमानिकमप्येकेपाम् ।

एकेपां शाखिनां शाखासु सांख्यपरिकल्पितमकृत्यादि श्रूपते । 'इन्द्रियेश्यः परा छ्यां अर्थेश्यक्ष परं मनः । मनसस्तु परा बुद्धिर्वुदेरात्मा महान् परः ॥

#### भाष्यप्रकाशः ।

विकरणे एतादशमिष वाक्यं विचारितमेवेति, किमनेन विचारेणेत्याश्रक्षां समादघानाः सत्रांश-मवतारयन्ति तत्र ईक्षतेरित्यादि । तथाच यद्यपि तद्वाक्यं विचारितं, तथापि तन्मतस्य सर्वया अश्रौतत्वमेवेति नोपपादितमतो विचार इत्यर्थः । एतेनास्य पादस्य, ईस्रतिसमन्वयद्वत्रप्रश्व-रूपत्वं गोषितम् । नन्वत्र प्रकृतिनिराकरणमेवास्तु । मतस्य श्रौततानिराकरणे किं गमकमित्या, काह्यायामानुमानिकर्यदमेव गमकमित्याशयेन व्याक्रवेन्ति एकेपामित्यादि । तथा च पूर्वप्रन्थे-'कामाच नानुमानापेसा,' 'नानुमानमतच्छन्दात्' इत्यादी केवलानुमानपदादत्र च संवन्धितदि-तान्तानुमानिकपदात् सांस्थपत्रचचनीये, 'संयातपरार्थनात् पुरुपस्य' इति स्वेश्चमानेन प्रकृतिसं-चन्दित्येन सिद्धः पुरुपोष्टि संग्राह्यत्वेन गम्यते । तयोश्र निराकरणे तन्मतमेव निराकृतं भवतीति सीत्रं पदमेव गमकमित्यर्थः । केर्या शासायामित्याकाङ्कायां विषयवात्रयद्वितहान्ति इन्द्रियेभ्य

## रियः।

र्णताहरामिति 'अथ परा यया तदक्षरमधिगम्यते यत्तदद्रेश्यमग्राह्यमगोत्रमवर्णमचक्षःश्रोत्रम्' इत्यादिवाक्यं मायाप्रकृत्यविद्यावादानां श्रीतताम्रमजनकम् । अवतारयन्तीति इदग्रपरुक्षणं तन्मतं पूर्वपक्षे निक्षेष्ठं ग्रंकराचार्यमतेनावतारयन्ति स्म विचारितमिति । नन्वीक्षलिकरणे तु शब्दा-प्रतिपाद्यं न भवति ईक्षतेः श्रावणादित्युक्तं न प्रकृतिनिवारिता शंकरमान्ये तु निवारितेति चेन्न J प्रकृतिनिराकरणं सचितार्थत्वेनाङ्गीकृत्य विचारितशायमित्यर्थः । नोपपादितमिति सचितार्थपक्षे । एतेनेति स्चितार्थोङ्गीकारेण 'सर्वेगामेव शब्दानां व्यक्षकत्वमगीष्यते' इति । चौधितमिति व्यक्षनया बोधितं सुचितमिति यावत् । तथा चायं भाष्यार्थः । तन्नेति शांकरमतेस्माकं सुचितार्थपक्षे । इतीति इसेवं तयोः पक्षयोराशक्कत इसर्यः । नतु शांकरमतपूर्वपक्षस्य पूर्वपक्षकरणे कि फलमिति चेत्र सिद्धान्तस्य पूर्वपक्षतुल्यत्वात् । तथा च शांकरभाष्यमेतत्त्वनसमाप्ती । तदेवं पूर्वापराठीचनायां नास्त्रत्र परपरिकल्पितसः प्रधानसावकाश इति । परपरिकल्पितस्रेति प्रधानविशेपणान्मायाङ्गीकार-ध्वननात् । पूर्वग्रन्थ इति वानन्दमयाधिकरणे घुम्बाद्यायतनाधिकरणे च । संघनधीति अनुमानेन संबद्धत इलानुमानिकं 'शेषे' इति ठक् । इति सूत्रे प्रयमाध्यायस्थे । अनुमानेनेति । नतु आनुमानिकेनेति वक्तव्ये अनुमानपदं कुतः इति चेन्न । अनुमानेन प्रकृत्या सिद्धः पुरुषः संप्राद्यत्वेन काठके गम्यते । प्रकृतिसंबन्धित्वेन संघातपरार्थत्वेन सिद्धः पुरुषः संप्राद्यत्वेन गम्यते इसिष पदादर्यात् । तथा च सूत्राणि 'सत्त्वरजन्तमसां साम्यावस्था प्रकृतिः प्रकृतेर्महान् महतोहं-कारात्मवतन्मात्राणि उभयमिन्द्रियं स्थूठम्तानि पुरुष इति पर्वाविग्रतिगुणाः' 'स्थूलारम्वतन्मात्रस्य' 'माद्यान्यन्तरान्यां तरहंकारस्य' तेनान्तःकरणस्य' 'ततः प्रकृतेः' 'संघातपरार्थत्वारपुरुपस्य' नायो-रिति प्रकृतिपुरुषेयोः । इन्द्रियेभ्य इत्यादीति तथा च काठकपदायञ्जवेदे चरकानाम द्वादशिवधा

महतः परमञ्यक्तमञ्यक्तात् पुरुषः परः।

पुरुपाझ परं किंचित् सा काष्टा सा परा गति।'॥ हित काडके श्रूपते । तत्र बुद्धेरात्मा अहंकारः । ततो महान् महत्तत्त्वम् । ततोऽञ्यक्तं प्रकृतिः । ततः पुरुप इति । न हाहंकारादयः पदार्था ब्रह्मवादे संमवन्ति । तसादेवंजातीय-केषु तन्मतपदार्थानां श्रवणान्मायाप्रकृत्यविद्यावादा अपि श्रौता इति चेन्न ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

इत्यादि । कात्र प्रकृत्यादीत्यतो ज्याकुर्वन्ति तत्र युद्धेरित्यादि । बुद्धेरात्मा अहंकार इति । पर इत्यतुपत्रयते । बुद्धेः सकाशादात्मा । 'सर्वात्मनोऽन्तःकरणं गिरित्रम्' इत्यन्तःकरणत्वेन सिद्धस्य गिरित्रस्य, 'चन्द्रो मनो यस इगकं आत्मा अहं समुद्रो जठरं स्रजेन्द्रः' इति स्वित्मन्तात्मपदप्रयोगादात्माऽहंकारः पर इत्यर्थः । शेषं स्फुटम् । तथा चैवमत्र सांख्यमतत्रत्यिम्ञानात् तन्मतं श्रौतमिति तदाहुः नहीत्यादि । अपिशब्दार्थमाहुः तस्मादित्यादि । एवंजातीयकेनिवित्तते । वश्यमाणेष्वजादिवानयेषु । मायाञ्चकृत्यविद्यावादा इति । मायां तु प्रकृति विद्यात्, पश्चाशकेदां पश्चपत्रीमधीन' इत्यादिवानयेष्वभिमन्यमानाः । एवं पूर्वपक्षांचमन्त्रयं तद्द्पकं

रदिमः ।

मनितं चरकाह्यको कर्जः प्राच्येकठाः किष्टहर्केश्वसारायेणीयाः वार्तन्तर्क्याः श्रेताः वश्वर्तराः श्रोपन्यंवः पांता ऐरिनेयोः मैनार्यंणीयाश्रेति । श्रेताश्वरोपनिषदिति प्रसिद्धाकारो न वाचनीपः ययाठिषितपाठक इति हि साध्ये पाठकाषमेषु गणनात् । अतो द्वादश । यहा चरका इखुदेश्यं अग्रे द्वादशविषयानि । तथा चायं माध्यार्थः । एकेषां सुख्येन्यः सामाधर्वशाखिन्योऽन्येषां यखुर्वेदशाखिनां शाखासु वरकादिनासीषु यहा एकेषां चरकानां केवळानां शाखासु वरकादिनासीषु यहा एकेषां चरकानां केवळानां शाखानु वरकादिशु इति । कठशाखायापित्यर्थः । काञ्चिति अत्र श्रुतिषु सांख्यसिद्धमङ्कलादि केति प्रश्नः । सांख्यस्माण्युक्तान्येव । आरमपदसादंकारवाचकत्वं सुद्धः परत्वं च ज्युत्यादयन्ति सुद्धेति । सर्वाटमनः पुरुपस । इदं द्वितीयस्कन्येस्ति । अन्तःकरणलेनेत्यस्यादंकारत्वेनेत्यर्थः । चन्द्रो मनः । इदसुत्तरार्थे निष्पिद्धत्रभ्वयो शेवस्तुतावस्ति । अहं श्रीशिवः अहंकारः । आलेखात्मपदमहंकारवाचकम् । सुद्धेः परत्वनीश्वरस्य स्पष्टम ।

'यश्च मूढतमो लोके यश्च शुद्धेः परं गतः । तात्रमौ सुखमेधेते क्रिश्यत्यत्तरितो जनः' ॥

इति । भुजा इन्द्रः । खास्मिज्ञिति श्रीकपिदिनि बहेकारे तथाच गिरिवसाहंकारस्य चन्द्रो मन इसाद्यक्तरीत्या वाचकं यदारमपदं तस्य प्रयोगात् कस्मित्रिस्ततः स्वस्मित्रहंकाररूपे श्रीयिवे इति फिक्ककान्वयः । चैत्रस्य गुक्कुलिम्बस्येवैकदेशान्वयः । सांख्येति तदिदं सांख्यमतं श्रुताविति सांख्यमतप्रसामज्ञानम् । नतु वेदिकशन्दानां मित्रलात्कयं श्रौतिमिति चेत्र परमत पेक्पात् अपीति मायाविद्यासमुद्यये रूपम् । नतु मायावादः शांक्रमाणं प्रकृतिवादो निरीक्षर्यस्थानां श्रविद्यावादः सेपाऽविद्या जगत्सवंभिति श्रीतृसिंहतापिनीयशुत्तेः तापिनीयशास्त्रिनामनिर्णयकर्द्यभामिति त्रयाणां सेद उक्तो भाष्ये तेपामित्यं पूर्वपक्ष इति प्रमाणपूर्विकं तं पक्षमाहुः मायां निवति । यस्-पर्वाविद्या ताशानमेदान्वयः आदिनाऽजादिवास्यानि । श्रौता इति समस्ता श्रमेदान्वयान् नाममेदेन प्रमुताः व्यस्ता । अभीति विमानयन्ते वे वादास्त्रीम्वन्यमानाः (स्टः, शृतुशानचौं) (आने गुक्तुः)। ज्ञान्त्रसाम्यमाञ्चेण न नन्मनं सिद्धाति ।

'संदिरघानां पदार्थानां पौर्वापर्येण निर्णयः। न तु संदिग्धवाक्येन सर्वव्याकुलतोचिता'॥ अत्र हि पूर्वम्। 'जात्मानं रथिनं विद्धि शरीरं रथमेव तु।

बुद्धिं तु सार्थि विद्धि मनः प्रग्रहमेव च ॥ इन्द्रियाणि ह्यानाहुर्विपयाँस्तेषु गोचरान्।

आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्तेत्याहुर्मनीपिणः'॥

तदन चत्वारि वाक्यानि । 'यस्त्वविज्ञानवान्' इत्यादि । तद्म 'इन्द्रियेभ्यः

### भारयच्याताः ।

हैतमवतारियतं निषेषं व्याकुर्वन्ति बाब्देत्यादि । तन्मतमिति । अहंकारमहत्तत्त्वप्रकृतिपुरुपाणा-म्रुत्तरीचरं परत्वनीधकं सांख्यमतं इतो न सिद्ध्यतीत्यवः कारिकया तद्वेतुमाहः संदि-ग्वेत्यादि । पौर्वापर्येणेति पूर्वापरसंदर्भेण । संदिग्धा हास्मिन् वाक्ये पदवाच्या अर्थाः । पदानि वाक्यावयवभूतानि, वाक्यं च महावाक्यस्य । अतो महावाक्यानुरोधेन तद्यों निर्णेयः । न त संदिग्धपदंषटितवाक्येनावयविभृतस्य महावाक्यस्य च्याकुलता युक्ता । तथा च तद्व्याकुलीमावा-देवन्मतं न सिद्धावीत्पर्यः । वदेवद् न्युत्पादयन्ति अत्र हीत्यादि । अत्रेति प्रकरणे । हिंहेती । पत्वारीति । विज्ञानसारथिवाक्यस्य कचिदिन्द्रियेभ्यः परा इत्याद्यनन्तरं दर्शनाचत्वारि, विज्ञान-

रहिमः। नत 'कर्तरि कृत' इति चेन्न पनादौ कर्तरि कृदित्यसाप्रवृत्तिवदत्राप्यप्रवृत्तेरिति वैयाकरणमूपणसारे सिद्धान्तनिर्णय उक्तलात् । निपेधमिति सीत्रनकारार्थम् । महेति अवयवसूतम् । च्याकुरुतेति उक्तश्रीररूपकविन्यस्त्रगृहीतिपरिलागेन स्हमदर्शनपरिलागेन च स्युट्टप्या शुन्दपीहा सुक्तेल्यशः। हिरिति । परा इतीति हेतोः इसग्रेन्वयः । चत्वारीति ।

> 'यस्त्वविज्ञानवान् मवत्ययुक्तेन मनसा सदा । तस्वेन्द्रियाण्यवस्यानि दुष्टाश्वा इव सारयेः' ॥ 'यस्तु विज्ञानवान् भवति युक्तेन मनसा सदा । तसेन्द्रियाणि वश्यानि सदशा इव सारयेः'।। 'यस्त्वविज्ञानवान् मवत्यमनस्कः सदाऽश्रुचिः । न स तत्पदमाप्तीति संसारं चाधिगच्छति' ॥ 'यस्तु विज्ञानवान् भवति समनस्कः सदा श्रचिः। स तु तत्पदमामोति यस्माद्यो न जायते' ॥

इति चलारि । वदतीति सूत्रे व्यासो वदति । भाष्ये । पूर्वेति आत्मानं रिथनिम्लादि॰ संबद्धः । एवकारेण सांख्यमतव्यवच्छेदः । तमिति पूर्वसंबद्धार्यम् । प्रकृते । नतु प्रयमसुवोधिन्यां कान्यवद्रपकितरूपणे स्पष्टीयों भवति यद्यपि तथापि भागवते तथाकथनमनुचितं सर्ववेदसारोद्धार-त्वात् । रूपकादिकं तु बुद्धिपरिकल्पितमिति रूपककरणं माण्ये कुतः इति चेन्न ईव्यरवद्वेदोपि कर्तु-मकर्तुमन्यपितुं समर्थे इति ज्ञापनाय कचिद्रप्रककरणात् 'अत एव च नित्यत्वम्' इति न्यासस्त्रात्

पराः' इति । तत्र पूर्वसंघन्ध एवार्थ उचितस्तमाह शरीररूपकविन्यस्तगृहीतेः। शरीरेण रूप्यन्ते ये शरीरेन्द्रियादयस्ते विन्यस्ता यत्र रूपकभावेन रथादिय तेषा-भेवात्र ग्रहीतिर्ग्रहणम् । अन्यथा प्रकृतहानाप्रकृतपरित्रहापत्तिः । जीवपकरणं द्येतन्युक्तयुपायोऽस्य रूप्यते । योग्यं शरीरमारुख गच्छेदिति हरेः पदम् ॥

तत्र जीवस्य ब्रह्मप्राप्तौ सुरुपं साधनं शरीरम्। स रथः। सर्वसामग्री-सहिताऽपराधीनयानत्वात् । रथस्त हयाधीनः । हयाश्च खबुद्धाधीनाः । सा च

#### भाष्यप्रकाशः ।

सारिधवाक्यार्थस्त्वेग्रे कारिकया वक्तव्यः। एवं संदर्भे यत् सिद्धं तद्ववतुं हेतुं वदतीत्याहुः तझेत्यादि । तझेति इन्द्रियेम्य इति धाक्ये । विष्णुधमार्तिरे तृतीयकाण्डे । उपमानेन तुल्यत्वग्रुपमेयस रूपकम्' इति रूपकलक्षणाद् रूप्यते यत् तद्दपमिति कर्मणि घत्रि कृते, 'इवे प्रतिकृतों इति किन च कृते रूपकमित्यलंकारनाम सिड्यतीत्यभिसंधाय हेतुं न्याकुर्वन्ति द्वारीरेणेत्यादि । स्वस्य सङ्गापकत्वेऽपि दोपामावाच्छरीरेण रूप्यन्ते ये शरीरेन्द्रियादयस्ते यत्र

### रिकाः ।

यदेदं समाधानम् 'काल्यादीनामसस्यत्वान्नोपयोगः कथंचन' इस्यतंपयोगाद्वर्मवाचकलुप्तोपमा रूपकमत्र न काल्योक्तमिति तदाहुः विष्णुपर्मेति । उपमीयतेऽनेन करणे त्सुद । उपमानम् । उपमातुमर्द्दसुपमेयम् 'हंसीन कृष्ण् ते कीर्तिः स्वर्गन्नामवगाहते' इत्यत्र हंसी उपमानं तदाचकं 'इव' पदम् । कीर्तिरुपमेर्यं उपमानेन तुल्यत्वं स्वर्गङ्गावगाहनं उपमानोपमेयसाधारणधर्मः इयं पूर्णोपमा 'कर्यूर्त्ती इश्रोभम' इति धर्मवाचकछ्योपमाः कर्यूर्मिवाचरन्तीत्वये विहितसः कर्यूरवरा-नन्दात्मकाचारार्थस्य किप इवग्रन्देन सह लोपात् धर्मलोपस्त्वेच्छिकः दशोरानन्दात्मकतयां कर्पूर-न्तीति तदुपादानस्यापि संगवात् तथा चोपमेवसंवित्मक्रपकमिति मावः। अत्र शरीरेन्द्रियादयः उप-मेयाः स्थादीन्सुपमानानि । घञीति कर्मणि धञि दीर्घत्वम् । रूप रूपकरणे सुरादिरिति । यद्वा रुराष्ट्रः स्यते स्तूयते रूपं खप्पशिल्पेति स्त्रेण पत्रत्ययो दीर्घश्च निपातितः । नतु भाष्ये खार्थे कप्रत्ययो वह्यते अनेवार्थे कत उच्यते तत्राहुः अलमिति । अत्र माध्ये शरीरेण पदेन रुयन्तेऽस्य परोक्षवादः रूप्यन्ते शब्दन्ते शरीरेन्द्रियादयः । नुनु विषयाः कयं शरीरेण शब्दन्ते सलम् । जीवप्रकरणे मोक्षे निरूपणीये विषयाणां ब्रह्मत्वात् । 'सर्वेषां ब्रह्मता ततः' इति सिद्धान्तरहस्यात् तथा चात्मपद-शक्तिर्विषयेषु । शरीरेन्द्रियादयः इत्यत्रादिपदेनानिन्द्रियं मनो वा आस्मन उपलक्षकम् । यद्वा सर्वे सर्वार्थनाचका इति शरीरस्य सर्ववाचकत्वेन शरीरेन्द्रियात्मवाचकत्वं यद्यपि तयापि अन्यावाचकत्वं दोषः स्यात् तद्वारणायात्मोपनिषदा शरीरस्यात्मत्वेन ग्रहणमिति शरीरेण त्रिविधात्मनापदेन रूप्यन्ते श्रुव्यन्ते शरीरादयः शरीरद्वयात्मानः रथादिष्त्रिति माध्यात् । यत्रेत्यसार्थमाहुः रूपकेति रूपपदस्यके स्वार्थे कप्रस्येन सूच्यतेऽयमर्थः । तेपामिति त्यादीनाम् । एतावतो हेतोः श्रुतौ सूत्रेण सांख्यमत-निराकरणाय प्रयुक्तेर्न विशेषणादिकृत्यमतिदुरुहम् । प्रकृते । एतदाहुः स्वस्येति । स्वसः शरीरपदस्य स्त्रेषां प्रतिपाद्यत्वेन स्त्रीयानामर्थानां शरीरेन्द्रियादीनां ज्ञापकत्वेऽवयोषकत्वे अपिरेन्नकारार्थे अवमोधकत्व एवपदजन्यपदार्थोपस्थितिरुक्ता । दोषः सर्वार्थवाचकत्वं तस्यामावातः । शरीरेण

# प्रप्रहांथीना। स च सारध्यथीनः। स च खबुख्यथीनः। सा च मार्गाधीना। स

#### भाष्यप्रकाराः ।

वाक्ये रथादिषु रूपकभावेन अलंकारवोधितप्रतिकृतिमावेन विन्यसाः स्थापितास्तेषां सर्वेषां स्थापितास्तेषां सर्वेषां स्थादिप्रतिकृतिभृतानामेवात्र मृद्धीतिप्रदृष्णम् । अतः शरीररूपा रूपकविन्यसाः । शरीररूपक-विन्यसाः । शरीररूपक-विन्यसाः । स्थादिप्रतिकृतिकृतिकृति । विन्यसाः । स्थादिप्रतिकृतिकृति । श्राक्षपार्थवादेराकृतिगणत्वाद् रूपपदलोपथ । अतः शरीररूपकविन्यसानां मृद्धीतिप्रदृणं शरीर-रूपकविन्यसाम् । स्थादिस्यर्थः । तथा च सात् सांख्यमतापित्रर्थव्कारादीनां पदार्थानां सच्वेन मृद्धीतिः सात् सा तु नास्ति । यतः शरीरण ये रूपन्ते शरीरन्द्रयाद्वपसे विन्यसा यत्र

#### रिदमः ।

भारितपदेन रूप्यन्ते स्वन्ते स्वान्दे परोक्षवादात् । शब्धन्ते शब्दव्यापारोभिषा तद्विपपीक्षियन्ते ये शारिरिह्यवादयः । नतु काव्यनिपेषेन रूपकस्य ।

> 'विषयमेदताद्रप्यरक्षनं विषयस्य यत् । रूपकं तु त्रिधाधिक्यन्यूनत्वानुमयोक्तिभिः ॥ अयं हि धूर्जेटः साक्षाद्येन दग्धाः पुरः क्षणात् । अयमात्ते विना शंभुस्तातीयीकं विठोचनम् ॥ शंभुविश्वमवस्यव सीकृत्य समदिष्टिताम् । असा मुखेन्द्रना छन्ये नेत्रानन्दे किमिन्दुना ॥ साध्वीयमपरा छक्ष्मीरसुधासागरोदिता । अयं कछक्षिनश्चन्द्रान्मुखवन्द्रोतिरिन्यते' ॥

विषयुपमानमूर्तं प्रप्रादि विषयस्तु उपमेयं वर्णनीयं मुखादि । रूपकं द्विविषमभेदरूपकं ताद्रप्यरूप-काणि । असा मुखेन्द्वनीत सार्षेन ताद्रप्यरूप-काणि आधिक्यन्यन्तात्वानुमयोक्तयुदेशकमप्रातिङोन्येनोदाहृतानीस्थेवंरूपस्य विवक्षां वारिषतुमाङुः अतंकारेति वार्ककारपिताः सारियतुमाङुः अतंकारेति वार्ककारपेति वार्ककारपेति वार्ककारपेति वार्ककारपेति वार्ककारपेति वार्ककारपेति सारियतुमाङुः अतंकारोते वार्ककारपेतिः स्वापिताः शरीरेन्द्रियादयः सामेदसंवन्येनान्यत्र गतिनिवृत्तिषुक्ताः कृताः भवन्ति त इल्पन्यः । एतेन तेपानिति भाष्यपदं व्याकृतम् । कीदश्यापित्यत् वार्डः प्रतिकृतियः सदशाः भूताित वारिद्रियादीनि वेपां तेपां रवादीनां तथा च स्वादयश्च ते प्रतिकृतियुत्त स्वादिप्रतिकृतिमृतास्तेषां रयादिप्रतिकृतिमृतानां तेपानिति स्वादीनाम् । समासमाङ् अतः इति उक्तकारणात् । रूपकेति स्वारीवित्यादीनाम् । व्यावर्तकं विशेषणम् । नत्र विशेषणः शरीररूपा इति न तु शरीररूपक्तयन्तिति विशेषायानाम् । स्वारीवित्यत्वात्ति क्रित्यादीनाम् । व्यावर्तकं विशेषणम् । नत्र विशेषणम् । पृत्रेति प्रतिकृतियुत्तात् । पूर्वेति 'उपसर्वनं पृत्रेम्' इति क्रव्यस्यात्वेकारात्मात्वार्यः क्रव्यस्यात्वेकारतामत्वार्यः क्रव्यस्यात्वेकारतामत्वार्यः क्रव्यस्यात्वेकारतामत्वार्यः क्रव्यस्यात्वेकारताम् विषयः स्वर्वेनियातः स्वर्वे व्यापादैः कृतः । आकृतिति गणपाठे नास्ति क्रव्यस्यता युवेति माण्यप्रोक्तो पद्यस्यः स्वर्वीद्विः । तस्मादिति नत्व तसा इति वक्तव्यं तस्मादिति कृत इति चेन्न शरीररूपक्षिते माण्यप्रोक्तो पद्यस्यः व्यविति । तस्मादिति नत्व तसा इति वक्तव्यं तस्मादिति कृतः वित्ते व्यस्तिति सावः ।

च प्राप्याधीन इति । एवं ज्ञात्वा युक्तसामग्रीकसदेशं प्राप्नोति । तत्रेन्द्रिया-णामात्मा विषयाः।

#### भाष्यप्रकाशः।

वाक्ये रूपकभावेन रथादिय, आत्मानं रथिनं विद्वीत्यादिना, तेपामेवात्र गृहीतेर्प्रहणात । यदि होवं नीपगम्येत तदा प्रकृतहानादिदोपात्रापद्येताम् । किंचेदं हीति निश्चयेन जीवप्रकरणम् । अत्राख सुक्त्यपायी, योग्यं शरीरमारुख हरेः पदं गुच्छेदित्येवं विज्ञानसार्श्विमन्त्रेण रूप्यते । न होतत सांख्यमते संभवति । खरूपावस्थानातिरिक्तस्य भगवत्पदशाधिरूपस्य मोक्षस्य तैरनङ्गीकरात । अत इन्द्रियेम्प इति वाक्ये अहंकारादितत्त्ररूपो नार्थः । किंत वक्ष्यमाणप्रकारकः । तथाहि । तत्र मुक्त्युपायेषु वोधनीयेषु वक्तव्ये रूपके जीवः स्वतन्नत्वाद रथी । जीवस्वेत्यादिना विवृतं गरीरं रथः । तत्र हेतः सर्वेत्यादि । सामग्री इन्द्रियादिरूपा । अपराधीनता त खायचतया । तेन शरीरे रथरूपकम् । रथस्त गमने हयाधीन इतीन्द्रियेषु हयरूपकम् । हयबुद्धिस्थानापन्नाञ्त्रेन्द्रियदेवता देवताप्राधान्य एवेन्द्रियाणां भगवत्परत्वस, 'देवानां गुणलिङ्गानाम्' इत्यत्र सतीयस्कन्धे सिद्ध-त्वात् । देवतासाहित्यसार्थतः प्राप्तत्वाच एवमप्रेऽपि द्वद्विस्थानापन्ना देवतेव । हयद्रद्विस्त प्रप्रहा-धीनेतीन्द्रियनियामकमनसि तद्वपकम् । एवमेव बद्धौ सार्थिरूपकम् । सार्थियुद्धिर्मागीधीनेति विषयेषु गोचरपदेन मार्गरूपकम् । रथिखरूपबोधनायात्मेन्द्रियेत्यर्थश्लोकः । ततो, मार्गस्त प्राप्याधीन इति तदबोधनाय प्रापकसामग्री निगमनपूर्वका, यस्त्वविज्ञानवानित्याद्यश्रत्वारः क्षीका। प्राप्यनिपानाय पञ्चम इति बोधिताम्, एवं ज्ञात्वेत्यादिना इसरूपकपर्यन्तप्रन्यस् तात्पर्यकथनम् । इन्द्रियविषयेषु देशरूपकस्य तात्पर्य वक्तम्, 'इन्द्रियेम्यः परा' इत्यादेस्तात्पर्यमाहः तत्रोन्द्रियाणाभित्यादि । आत्मेति 'धाणं च गन्ध' इति न्यायेन् मगवदिन्द्रियरूपतया तदाधिदैविकत्वात तेपां नियामकाः । श्रौतस्य परपदस्यायमर्थः । यद्यप्याकर्पकत्वानियामकत्वमुक्तं श्रीभागवते । 'इन्द्रियैर्विषयाक्रशैरिति' । अनुभवश्र कामिनीक्रचक्रम्भादिदर्शने चक्षराद्याकर्पस्य ।

### रटिमः ।

अन्यथेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म यदि होति । कारिकार्थमाहुः कि चेति । योज्यमिति तत्त्वहीलायोग्यम् । मपुरादिरूपमपि । प्राप्तत्वाचेति एतेन भाष्यं एतदनुकावपि न क्षतिरिति द्योतितम् । पञ्चम इति ।

'विज्ञानसारथिर्थस्तु मनः प्रग्रहवान्नरः ।

सोध्वनः पारमाभोति तद्भिष्णोः परमं पदम्' ॥ इति ।

भाष्येऽधेपदायों विषयाः इत्युक्तम् । इन्द्रियाणामयी विषयाः इति पाठे कचिदिन्द्रियाणामात्ता विषयाः इति पाठे कचिदिन्द्रियाणामात्ता विषयाः इति पाठे कचिदिन्द्रियाणामात्ता विषयाः इति पाठे कचिदिन्द्रियाणामात्ता विषयाः इति पाठे कथं न्यायः द्वितीयस्कन्धे तु 'म्राणोस्य गन्यो चुक्तमितिद्वः' इति अस्तानन्तस्य गन्यो प्राणमात्तो गुण्णे प्राणेन्द्रियम् । तदााचीति इन्द्रियाणिदैविकत्त्वात् । तेपामिति इन्द्रियाणाम् । तथा च मान्ये आत्मापिदैविकत्त्या जत्तो छा । भ्राचार्येथु भेदञ्जदेः अपराधेषु गणनात् तद्वाध्यस्य वेदतुत्यत्वात् सविसर्गो नकारः पतितो या तथा चेन्द्रियाणां परा आत्मानः आपिदैविकाः अर्था विषया इति भाष्यार्थः । अर्यामिति विषयमत्रस्तर्भः । नतु न परपदस्तायमर्थः किं तु विषयपदस्त्वासुः यस्यपीति । न विषयपदस्तार्थं

ते च मनसा सम्यक्त्वेन भावितास्तथा भवन्ति । विरक्तेन्द्रियाणामतथा-त्वात् । बुद्धेरात्मा विज्ञानम् , तद् ब्रह्मविषयकं महद् भवति । ततः परमञ्यक्तं, न प्रकटं, भगवत्कृपेव । सा तु भगवदधीना, न साधनान्तराधीना । स च भगवान् स्नाधीन इति । एवमेवार्थस्तरोचितः । किंच, दर्शयति स्वयमेवेममर्थम् ।

'एप सर्वेषु भृतेषु गृहोत्मा न प्रकाशते। इडयते त्वरुपा बुद्ध्या सहमया सहमदर्शिभिः' ॥ इति ।

तथापि नात्र तद्मिप्रेतम् । मोक्षप्रकरणत्वादित्यभिष्रेत्यादः ते चेत्यादि । तथाच मोक्षप्रकरणे यदिन्द्रियेम्पः परत्वं विषयाणाप्तुच्यते, तद् भुगवदीयतया सनसा सम्यक्तवेन मावितानामेव । यथा नवमस्कन्यादावम्बरीपादिचरिते, 'स वै मनः कृष्णपदारिवन्दयोः' इत्यादिश्लोकत्रयोक्ता-स्वा नगरकत्याक्ष्यन्यसम्बद्धान्यसम्बद्धान्यसम्बद्धान्यसम्बद्धान्यसम्बद्धान्यसम्बद्धान्यसम्बद्धान्यसम्बद्धान्यस स्वादशाम् । न तु सामान्यानाम् । नापि ज्ञानीन्द्रियविषयपिवस्थया । विरक्तन्द्रियाणां विषयाना-कृष्टत्वात् । अतः 'तस्यारविन्दनयनस्य' इत्यादिवद् यत्र भगवदिभिन्नायः सा मोक्षप्रणाड्यत्र निवक्षिता, न तु शुष्कज्ञानप्रणाडीति बीधनाय तद्वक्तिरित्यर्थः। एतेन अर्थेम्यश्च परं मन इस्यपि च्याख्यातप्रायम् । मनसा सम्यक्त्वेन भावन एव तेषां तथात्वादिति । मनसस्त परा बुद्धिरिति सारथिमावादेव स्पष्टम् । बुद्धेरात्मेत्यादिकं च्याक्रुपेन्ति बुद्धेरात्मेत्यादि । विज्ञान-मिति तत्कार्यभूतं विशिष्टज्ञानम् । तस्य बुद्धिनियामकत्वं तु त्रक्षविपयकत्वेन महत्त्वादित्यर्थः ।

इलाहुः तथापीति । नात्रेति किं तु 'आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्तेलाहुर्मनीविणः' इति श्रुत्युक्त आस्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्ता विषयग्रहणेन सुखदुःखसाक्षात्कारवानित्याकर्षकत्वमभिष्रेतम् । नतु तद्वाक्यं हानोपादानवुद्धौ तु विशेष इत्युक्तवा प्रस्थानरत्नाकरे व्याकृतम् । अत्र मोक्षप्रकरणे आरमो-पादानगुद्धौ विशेषापेक्षायां कृतो नाभिश्रेतमिति चेन्न विषयोपादानगुद्धौ मनसा सम्यक्त्वेनामावितत्वस्य मोक्षप्रकरणे प्रतिवन्धकत्वात् । ते च मनसा सम्यक्त्वेन भाविताः इति भाष्यात् । भावितानामिति गुरूपदेशादिना भगवदीयत्वादिना वा समृतानाम् । ताहद्यामिति क्रियाकळापं 'सर्वात्ममावं विद-धन्मद्दीमिमां तिन्नष्ठवित्रामिहितः शशास ह्रं इति सर्वात्मभाववताम् । श्लोकत्रयार्थानुवादकोयं श्लोकः।

'एवं सदा कर्मकठापमात्मनः परेऽधियज्ञे भगवत्यधोक्षजे । सर्वात्मभावं विदधन्महीमिमां तन्निष्ठवित्रामिहितः शशास ह' ॥ इति ।

तस्यारविन्देति तृतीयस्कन्ये सनकादिप्रसङ्गेखि । भगवदिति श्रुत्यमित्रायः भगवत्यदस्य श्रुतिवाचकत्वं महापदवत्। तदुक्तं कृष्णोपनिपदि 'तस्मान्न मिन्ना एतास्ता आमिर्मिन्नो न वे विसः' इति । अत्रेति थात्मानं रथिनमित्यादिश्चतिषु । तदुक्तिरिति साधनोक्तिः । तेषामिति विद्युः इति । अञ्चात जालान स्वयानवात्यञ्जायः । सुरुप्तायः पात्रमात्यः । स्वतिव् विरक्तेन्द्रियाणामिति भाष्यमपि विद्युतम् । अत्यात्वात् असुकपदार्थत्वात् । नृतः समदमाधुपतस्य मिक्तमागीयसः स्वतः समाद्यकोः कृतो विरक्तेन्द्रियाणामृतयात्वादिति भाष्यमिति चेत्र् 'ततो सूयु एव तमो ये संमृत्याश्रताः' इति शारिरमाद्यणात् । संमूखां विद्यायां पत्रपर्वात्मिकायां वैराग्यादिरतौ सत्यां तमः प्रविश्वतीति कपनात् । महत्वादिति व्यापकपर्मस्य व्यापकत्वनियमात् । नतु ज्ञाने गुणे परिमाणं नास्ति गुणे गुणानद्गीकारादिति चेत्र प्रकाशाक्षयन्यायेन ब्रह्मामेदपक्षेठपुणे सत्त्वात् । एकं रूपं रसात्य्रयगिति-

१. विषयोपादानसङ्घी ।

सक्षमया उपनिपदनुसारिण्या बुद्धा । भगवन्ज्ञाने हि तत्वासिरिति । चकारात्, 'ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा विशते तदनन्तरम्' इति स्प्रतिर्यहीता । तस्मात्, साधनोपदेशात्र सांरूपमतिमह विवक्षितमिति ॥ १ ॥

#### भाष्यप्रकाशः ।

शेषं स्फुटम् । एवं हेतुं व्याख्याय दर्शनपदं व्याक्त्रीन्त किंचेत्यादि । इमिमित पूर्वोक्तम् कथं , दर्शवतीत्यत आहुः सुक्ष्मचेत्यादि । तथाच चक्ष्मपदेन बुद्धेरुपनिषद्युसारित्ववीधनादुक्तरीत्या भक्तित्रपाच्या प्राप्ति दर्शयतीत्यर्थः । तेन श्रुतौ गम्यत इति गतिरिति प्राप्यत्ववीधनात्, स्मृताविष, विद्यत इति पदेन तसैवार्थस्थोपगृहंशादत्र प्राप्तिरूप एवार्थोऽभिन्नेतो दृश्यते, न तु रुक्षदर्शनरूपोऽतो नात्र सांख्यमतप्रत्यभिज्ञानमिति भावः ॥ १ ॥

#### रहिमः

वद्वा । महागतपरिमाणस विज्ञाने भावात् महाविषयक्त्वमेव ज्ञाने वैशिष्टवम् । द्योपमिति । नतु अव्यक्तपदस्य कृपायां शक्तिः छत इति चेत्रप्रहुर्भाष्ये । नेति तथा च योग इति भावः । सत्तर-राजस्तमःसाम्यावस्यारूपा प्रकृतिः व्यक्ता स्तकार्यद्वारापि । नतु अव्यक्तोक्षर इति चेत्र पुरुपपदेनैव ग्रहणात् । पुरि शेते इति व्युत्पद्वाः । प्रक्षरः अस्फुटेप्यिमिधेयवदिति विश्वः । तथा चाव्यक्तमिति सामान्ये नर्पुतकम् । अव्यक्तमित्वशाल्यविकारो वा अव्यक्ता आम् अङ्गीकारे । 'अव्यक्तं महदादिके' इति विश्वात् कृष्तायां वा । न चैवं मायावन्यादिविष्ठि स्यादुपनिषद्वाच्ये तस्यापि महदादित्वादिति शक्तम् । मायावादमसच्छाक्रमिति तस्यार्किपित्वरुत्तरात् । न च कृपातुत्वयो मक्तोऽव्यक्तपदवाच्य इति वाच्यम् । अव्यक्तमिति नर्पुतकिङ्गिद्वत एव न विष्णुवीच्यः । तथा च विश्वः । 'अव्यक्तः शक्ते विष्णौ' इति अयं स्रोकः ।

'अन्यक्तः शंकरे विष्णौ अन्यक्तं महदादिके । आत्मन्यपि स्यादस्यक्तमस्फटेप्यमिधेयवत' ॥ इति ।

नतु वरणमेवाध्यक्तमस्तु तस्य कार्येण स्पष्टलात् । ऋत्विम्वत् । तथा च कोश्राच्छक्तिग्राह्कात् श्रक्तिग्रहोऽज्यक्तपदस्य कृपायामिरयुक्तम् । तथा हि अञ्यक्तं न प्रकटं भगवर्ङ्कपैवेति
भाष्यम् । तत्राव्यक्तपदविग्रहः स्रक्तं त्विति स्वभाष्ये सर्वप्रकारेण न व्यच्यते तद्व्यक्तिमिति
स्च्यते तत्र न व्यच्यते व्यनक्तिकत्तिः त्विति स्वभाष्ये सर्वप्रकारेण न व्यच्यते तद्व्यक्तिमिति
स्च्यते तत्र न व्यच्यते व्यनक्तिकत्तिः कर्मणि ते प्रत्यार्थभृते प्रकटस्यार्थरान्यः व्यनक्तिप्रकटःकर्मत्वाविच्छित्रप्रतियोगिताकोभावः स मायवर्ङ्कपाभित्र इति भाष्यार्थः। तेनाव्यक्तमिति कर्मप्रयावार्त्त कृपा न प्रकटे कर्मृत्रत्वयान्ते तेषां कथमन्त्य इति कुचीर्थं निरस्तप् । न सायनिति ।
नतु सापनैति । नतु सापनीति ।
नतु सापनैः कृपा लोके दृष्टा कुती न सापनाधीनत्युच्यते इति चेत्र भक्तिहेतुमन्ये उपपादितप्रायत्वात् । तस्येति श्रुतिसंदर्भस्य । एवं श्रेपं स्कुटमित्यर्थः। उपनिपदिति । नतु सांस्यानुसारित्वं कुती न वोधितमिति चेत्र श्राक्षान्तरे श्राक्षान्तरीयस्तुतेरगौषित्यात् । छान्दसः सा काष्टा सा
परा गतिरित्वत्र पुरुपविशेषपत्तेन कर्मणि कित् इत्याहुः गम्यतः इति । श्रियां कित् गावे लोके वेदेः
विकत्यात् कर्मण्यपि कर्तिरित्त न मावेन वाधात् । उपिति । गतिरिति गमनकर्म पुरुपः । मां विश्वते ।
इति विशे कर्म पुरुप इर्युण्डस्णात् । अञ्चेति । आत्मा इत्यतः इत्यत्र । अभिभेति तथाःचातृ

## सूक्ष्मं तु तद्हित्वात् ॥ २ ॥

नन्वव्यक्तराब्देन न भगवत्कृषा वक्तुं राक्या। धर्मिप्रवाहादिलाराङ्क्य परिहरति तुराब्दः। सूक्ष्मं तद् वैद्येव। धर्मधर्मिणोर मेदात्। अव्यक्तराब्देन हि सूक्ष्ममुच्यते। तदेव हि सर्वप्रकारेण न व्यव्यते। अहत्वात्। तदेव अई योग्यम्। उभयवाष्ययं हेतुः। तस्माद्धर्मधर्मिणोर मेदाद् भगवानेव सूक्ष्ममिति तत्कृषैवा- ऽव्यक्तवाच्या॥ २॥

#### भाष्यप्रकाशः ।

सूक्ष्मं तु तदहित्वात् ॥२॥ उभयन्नेति अन्यक्तस्य महात्वे, भगवत्कृपात्वे च। अपमर्थः। 'युद्धेरात्मा महान् परः' इत्यत्र, 'अथ परा यया तद्वश्रसिधगम्यते' इति श्रुत्वन्तरोक्तं ज्ञानं बुद्धिनियामकत्वेन परामृष्टम् । तच नायमारमेति श्रुत्वन्तराद्वरणाधीनम् । वर्णं च क्रपपैवेति ज्ञानात् परस्य विमर्शे योग्यतावलात् क्रपैव तथात्वेन सिद्धाति। सा च भगवद्धीः। धर्मधर्मिणोश्चाविनामावेन स्थितत्वादमेद इति तस्या अपि मद्यत्वं योग्यतावलादेव सिद्धातीति तथेति। तथाच न प्रायपाठिवरोध इत्यर्थः॥ २॥

#### रहिमः ।

आत्मा प्राप्यत इलर्थः । न तु गृहः स्क्ष्म आत्मा ध्यत इति प्रत्यमिज्ञानं तत्तेदंताप्रकारकं ज्ञानं प्रत्यभिज्ञा 'ये धातुशन्दा यत्रार्थे' इति पत्रावठम्यनात्युर्वोक्तार्थो धातृनामनेकार्यत्वादरेणासंभवीत्यतो गृह आत्मा ध्यते तदनन्तरं तं विश्रते इति पूर्वविद्विश्रतोः कर्म आध्याहारेण पूरियत्वा शुत्यर्थ इत्याहुः । भाष्ये । भगपदिति भगवञ्जानं आत्मा ध्यत इति तत्यातिस्त्वध्याह्य व्याकृता सैव । स्मृतिगीताष्टादशाध्यायस्या तेन सुल्यपक्षेण श्रुतिव्याकरणे संमतिक्का अध्याहारे च । स्वाधनेति सांल्ये तु 'सिकान्तरायध्यक्तेनं परः' अन्तरायस्य निःसक्षेत्युपरामस्याविवेकाज्ञातस्य 'ध्यानधारणाभ्यासवैराग्यादिमिः निरोषोस्य' इति ध्यानादिसाधनैरन्तरायध्यक्तिः न निःसंगस्य सा साधनजन्या ॥ १ ॥

स्वध्मं तु तदर्हत्वात् ॥ २ ॥ भाष्ये । धर्मीति । नतु बुदेज्ञीनरूपायाः गुण्यंन न पर्मित्रवाह इति चेत्र मनोभेदत्वेनागुणस्वात् । प्रकृते । अत्राध्यक्तपदस्य योगेन कृपावाचकत्वेपि श्रुतौ कापि तद्वाच्यादर्शनात् कृपावाच्यानुपिस्त्या वरणोपस्थित्या वरणमित्रिः कृपोपस्थितिमाहुः अपमिति । अपरं चात्मा विज्ञानमिति भाष्ये विज्ञानमिति श्रुतिगुण्डके । योग्यतिति यथा 'पातु चो दिस्तासुख्य,' इत्यत्र सुखं सांसुख्यं न वदनं कामनाणायोग्यत्वात् । यथि सुम्बनादिना चदनमित्र कामनायकं तदापि सांसुख्यमेव योग्यम् । अस्ति तिस्मन् पूर्वं वैरस्यायैविति तस्यैवीचित्यम् । अधितः वीग्यता । तथात्रवेनते विज्ञानास्यत्वसुक्तपदार्थत्वेन वुक्तपदम्वस्यस्य । तथिति अभिन् सुक्तयात्राप् सुप्तः इति विज्ञानास्यत्वसुक्तपदार्थत्वेन वुक्तपदम्वस्यस्य । तथिति अभिन्ताः । अभ्यत्वस्य अभ्यत्वस्य प्रकृति । तथा चिति कृषावा महत्वेन पर्मित्वं च । भाष्ये । तस्यादिति प्रसिद्धात् । 'प्रकाशास्रयद्वातं तेनस्त्वातं 'इति क्यांस्यशात् पर्मभवर्षिणोरमेदस्योक्तत्वात् । अव्यक्तपद्वाच्या । प्रकृतसुच्यते इदं त्विह वक्तव्यम् । तद्यस्यतुप्तिस्रक्तिलादि तदिसदस्य । विक्रवीया इत्यत्य वाच्यादर्शनेन योग्यार्थानुपरिस्ता पर्मियर्विनयत्तात् । त्रदं श्रुतिद्वरं 'वियव तुष्तिम् वाव्यक्तपद्वोनेनयत्त्वर्वेव द्वाव्यक्तपद्वोनेनयत्त्रस्य विद्वत्व । नाष्यव्यव्यत्विष्तात्व । इदं श्रुतिद्वरं 'विववेव तु

## तद्धीनत्वाद्धवत् ॥ ३ ॥

ननु धर्मित्वे परत्वमनुपपन्नम् । अन्यया पूर्वोक्तो दोप इस्तत आह अभे-देऽपि कृपायास्तद्धीनस्वात् परत्वम् । तत्र दृष्टान्तः । अर्थवत् । अर्थः पुरुपार्यः फर्लं, तद्वत् । 'ब्रह्मविदामोति परम्' इस्त्रत्र एकस्यैव ब्रह्मणः सचिद्रूपेण विषयत्व-मानन्दरूपेण फल्ट्वमिति । तथैवाक्षरपुरुपोत्तमविभागोऽपि । स्वधर्मा अपि सार्ध्यानाः। स्वयमपि साधीन इति। तथा कृपाविष्टः साधनम्, आनन्दरूपः फल्मिति।

#### भाष्यप्रकातः ।

तदधीनत्वादधेवत् ॥ ३ ॥ उक्तं समाधिमाक्षिपति नन्वित्यादि । यदि पूर्वोक्तपुत्तम्या छपाया ब्रह्मलं, तदा धर्मित्वे तद्विज्ञत्वरूपं परत्वं युक्तिरहितम् । यदि कयानिष्ठुक्या धर्मलं तदा धर्मित्रायपाठिविरोधरूपो दोग इति पूर्वाकः समाधिरसंगत इत्याशङ्काषामस्यापि समाधिन्माहेत्यर्थः । समाधि व्याचक्षते अभेदेऽपीत्यादि । तथाचाभेदे यथकरूप्येण ग्रहणं युक्तित्याभेदे नियम्यनियामकभागे युक्तिरित्युभयमप्युगपत्रमित्यर्थः । एकत्वेऽपि नियम्यनियामकभागे एव कथमित्यत्व आहुः तञ्चेत्यादि । तथैयति एकत्वेऽपि गणितानन्दत्वागणितानन्दत्वात्मकरूप-भेदेनैव तथाच रूपमेदेन सोऽप्युपपत्र इत्यर्थः । एतदेव निगमयन्ति स्वधर्मा इत्यादि, फल-

#### र किंगर

निर्धारणात्' इत्यत्र प्रिधमांभद्योमुक्तिपरत्वेन विशितमत्र मर्यादामक्तौ कममुक्तौ च क्कत उपतिष्ठेत झुद्रेर्डेद्विनियामकत्व तु घाणं च गन्य इति न्यायेनोपपन्नम् । क्रपोपस्थितिस्त्वतुकृत्विकरणसिद्धा । अन्यया इति भारतमाख्यानं कृषया मुनिः कस्मादनुकुर्यात् ।

'क्षीश्चद्रद्विजयन्ध्नां त्रयी न श्रुतिगोचरा । कर्मश्रेयसि मुढानां श्रेय एवं भवेदिह । इति भारतमाख्यानं क्रपया मनिना क्रतम्'॥

इति वाक्ये मुनिक्कपया मारतीयपदैः वाक्येश्च मारतार्थविज्ञानं ख्यादीनां कृपया पदवाक्येः भगविद्धज्ञानं भगवदीयमुक्करोतीति 'मदन्यते न जानन्ति नाहं तेन्यो मनागिप' इति भक्तविपयकं भगवदीयं ज्ञानमिति अन्यज्ञ व्यक्तं प्रपञ्चरूपमि ज्ञानं भगवान् अव्यक्तं ईपद्धक्तत्तद्धमः तत्त्वत्वात् । अव्यक्तः परमारमा 'ईश्वरः पुरुषोऽव्यक्तः परमारमेति गीयते' इति वाक्यात् ॥ २ ॥

तद्धीनत्वादर्धवत् ॥ ३ ॥ परत्विमितं 'अव्यक्तासुरुपः परः' इस्तत्र परिष्ठम् । क्षेयित तत्र सुर्यः प्रकाशः सूर्यस्य प्रकाशः इति धर्मधर्मिणोर्भेदाभेदयोस्तुमवसिद्धतया प्रकाशाश्रयत्यायेन । विषेक्षेति नील्गुत्सलिस्त्रत्र । नियम्चेति राज्ञः पुरुष इत्तर । एकत्य इति । नत्र सिवग्रेणा-क्षरत्यानन्दरूपेण फल्रत्वमिति माच्योक्तः कुतौ नार्यः माच्यायीपलक्षणत्वादस्यार्थस । न चात्रार्थे विकृतत्व निर्वयवत्ययन्दर्भो चा स्वादिति वाच्यम् । विकृतत्वस्य समन्वयाधिकरणे वारणाद् दित्तीयस तु 'श्रुतेस्तु अन्दम्हल्वात्' इति स्वरेणेति । निगमपन्तीति स्वधर्मा इत्यत्र त्यास्तिति प्रसिक्ता एतत्राक्यति स्वयत्त्राव्यति स्वयत्त्राव्यत्ति । स्वयत्त्राव्यत्ति । मत्रावयत्त्र तिज्ञान्द्रित्वा । स्वत्राव्यत्विन । मतिज्ञान्द्रित्वा । स्वत्याद्वाया तिज्ञान्त्र । अतिज्ञान्त्र । स्वयत्त्र स्वर्णाच्याचीनः । स्वर्णाद्वाया स्वयत्त्र स्वर्णायायाच्याचितः ।

अथवा अव्यक्तं सचिद्रूपमक्षरमेवास्तु । तसिन् सति विज्ञानस्य विपया-

एतेनान्येऽपि सर्वसंष्ठववादिनो निराकृता वेदितव्याः । असंबद्धाः भिकायकः

#### भाष्यप्रकादाः ।

मितीत्वन्तम् । अस्मिन् पश्चे अन्यक्तपदस्य यौगिकत्वाच्छैयिल्यं राङ्कोतेत्वरुच्या पक्षान्तरमाष्ट्रः अथवेत्व्यादि अक्षरमेव, 'अन्यक्तोऽखर इत्युक्तः' इति गीतावानपादन्यक्तमस्त । नच लिङ्गविन्तेषाः । 'अक्षरं ब्रह्म परमम्' इति ब्रह्मत्विनक्षायां तवापि नपुंक्रसलिङ्गयोगात् तस्य च मगवतः सकाशाद् मेदामेदौ, गीतावाम्, 'एवं सतवयुक्ता ये' इति प्रशोत्तरसंदमें स्फुटौ। धामत्वाद्ध-गवदधीनत्वं च स्फुटम् । अतस्तदचीनत्वादक्षरमेवान्यक्तम् । अस्मिन् पक्षे यो दृष्टानत्तसमाहुः तिस्मिन्नत्वादि । तस्त्रमक्षरं स्फुटिते सति, विज्ञानस्य बुद्धेर्यद्वरात्मकविषयाधीनत्वं सीज्ञ दृष्टान्तभूतोऽयों ब्राह्मः । तथाच तिद्वज्ञानं यथा अक्षरसारुच्येऽप्यक्षराद् भिन्नमक्षराधीनं च, तथा अक्षरमि बृह्मस्तर्यं व्रह्मस्य परस्ताद्द् मिन्नत्वाद्वपर्याचित्रवादिवर्यक्षरावित्वर्यः ।

एवं त्रिवृत्तीच्याख्यानेनैकदेशिकृतं च्याख्यानान्तरमपि निराकृतिस्याहुः एतेनेत्यादि । अयमर्थः । मायावादिनो ह्यानुमानिकद्यन्ने अन्यक्तश्चन्देन रयरूपकविन्यस्तं श्ररीरमङ्गीकृत्य तस्य कथमन्यक्तशन्दित्तः वित्तायाक्षाह्वायां द्वितीयद्यन्ने भृतद्यक्ष्मस्याऽन्यक्तश्चन्द्वात् तत्कार्यस्य अरीरसाञ्चक्तश्चन्देन ग्रहणं यथा, 'गोमिः श्रीणीत मत्तरप्' इत्यत्र गोशन्देन पयस इत्युक्त्वा, द्विपद्यत्ने, तद् भृतद्यक्ष्मं न स्वतत्त्रं येन प्रधानकारणवादः प्रसञ्चेत किंतु परमेश्वराधीनम् । त्वावश्यकप् । श्रिकरिहतस्य कर्तृत्वानुपपचे । अतस्वदर्यविद्युक्त्वा, अन्यक्तशब्दनिद्वयापरमेवद्या वदन्ति । यथोक्तं तेषा माव्ये । अविद्यात्मिका हि सा बीजशक्तिरव्यक्तव्यन्तिर्वस्या परमेश्वराश्चन्य महासुत्रिर्यस्यां स्वरूपपोधरहिताः शेरते संसारिणो जीवास्तव्यक्तं क्षित्वाकाशब्दनिर्दिद्यम् । 'प्रत्यस्तु खन्वस्तं राग्योकाश्च ओतत्र प्रोत्यः' इति क्षुतेः । क्षित्वस्वरशब्दोदित्म् । 'अव्यरात् परतः परः' इति श्चुतेः । क्षित्वमायेति स्वित्वत् । 'मायां तु प्रकृति विद्यान्मायिनं तु सहेश्वरम्' इति मञ्चर्णादिति ।

#### रहिमः

योगिकत्वादिति योगस्य वेदान्ते मुख्यत्वेन पक्षान्तरोत्थाने तुष्यतु दुर्जनन्यायेन दोष उक्तः । इतिहासमतमाहुः । भाष्ये । अथ वेति । भेदाभेदाचिति भेदोविमक्तकः 'अविमक्तं च मृतेषु विमक्तिमित्त क्षेत्रां । आप्ये वेति । भेदाभेदाचिति मेदोविमक्तकः 'अविमक्तं च मृतेषु विमक्तिमित्त च स्वितम्' इति गीतायाः । अत्त इति पत्त्वस्य नियामक्तत्वस्य प्रकरणात् । तद्यीन-त्वाद् मह्याप्येमत्वात् । आर्थिकस्वद्यीनत्वादिति सृत्रार्थं उक्तः । द्यान्तोर्थवदित्वस्यस्य वक्तुमाहुः अन्यस्यत् प्रक्षः इति । नतु भाष्ये द्यान्तत्वयोभकपदामाव इति चेत्र अर्थे इति पदस्य शोषकत्वात् । अर्थस्यद्विति माष्यार्थात् । प्रक्षान्तते संपूर्णसूत्रार्थं उक्तः । अत्रतिहासपक्षे एकमेव स्वस्य । तत्वस्यापि स्वतेश्वति स्वे कथात् । क्षित्वस्य स्वस्य । तत्वस्यापि स्वतेश्वति स्वे कथात् । क्षित्वस्य स्वस्ति स्वतेशित स्वस्त्रम्य । तत्वस्यापि स्वतेशित स्वस्त्रम्य । तत्वार्योति प्रभमहामौतिकत्वाच्छरीरस्य । स्वस्पापिति रुक्षणया ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

तदेतदसंगतम् । कारणग्रहणेनैय संभवति गत्यन्तरे कारणवाचिश्रव्देन कार्यग्रहणस्य रुक्षणादोपग्रुक्तस्यानुचितत्वात् । 'द्वाविमो पुरुषो रुक्ते' इति गीतोक्ते अक्षरे कारणत्वस्य श्रुत्यादिषु 'तन्मायाफरुरूपेण' द्वत्यादेकादशस्त्रन्थवाक्यैनिद्वरिणात् । अधीनत्वस धामत्वादेव सिद्धेश । तदिहाय तत्प्रथमकार्यरूपमायापदवाच्यशक्तिग्रहणसातुचितत्वात । 'यो वेद निहितं राह्यां परमे व्योमन्' 'ऋचो अक्षरे परमे व्योमन्' इत्यादिशुतावाकाश्चपदवाच्यत्वस्यापि तत्रैव स्पष्टत्वात् । 'अक्षरात् परतः परः' इत्यत्रापि परत इति विशेषणेन मायाशक्तिव्याद्वत्त्या भगवद्वामरूपसेव तस्य सिद्धेः । अतो व्यासाशयविरुद्धत्वाद अयमसंबद्धाऽभिलाप एव । जगदवीजं त भगवानेव । 'वीजं मां सर्वभूतानाम्' इति गीतावाक्यात् । अक्षरस्य कारणत्वं त योनित्वात्। 'मम योनिर्महद् बह्य तसिन् गर्म द्वान्यहम्' इति वाक्यात्। नच प्रहपत्वो-क्तिविरोध: । 'त्वं स्त्री त्वं प्रमान' इत्यादिश्रत्या सर्वेरूपत्वेन सिद्धत्वादिति ।

शनयसंबन्धो रुक्षणा, संबन्धः कार्यता, गोभिः पयोभिः मत्सरं सोमं श्रीणीत मिश्रितं कुर्वीत । तचिति । तद्धीनत्वं शक्लधीनत्वम् । शक्तिरहितस्य परमेश्वरस्य गुद्धसुद्धसुक्तस्त्रमावस्य । तद्भवत् तद्विद्यास्यं भीजं अर्थवत् न तेन विना परमेश्वरस्य सप्टृत्वं सिद्धते शक्तिरहितस्य भृशुत्यनुपपत्तेः । तद्रसमिति असंबद्धाभिलापाचेति भाष्यार्थं उक्तः । कारणेति भृतसःक्ष्मग्रहणेन । कार्येति शरीरग्रहणस । निर्धारेति चतुर्विशे । 'तन्मायाफलरूपेण केवलं निर्विकल्पितम् ।

वाष्त्रनोगोचरातीतं द्विधा समभवद्वहत्' ॥

इस्तर वृहत्पदात् 'गणितानन्दकं वृहत्' हस्त्रश्रत्पदस्ताक्षरे शक्तः सिद्धान्तमुक्तावल्याम् । स्पष्टेति । व्योमन्निस्त्रत्र सप्तस्या छक् व्योम्नि आकात्र इस्तर्थः। परत इतीति बद्दयत्वादिगुणकाधिकरणे स्पद्यति विभागवित्रभ स्तरमा छुत्र ज्याज्ञ जामाव रहाया । परा वृत्तामा जन्यस्यावधुनन्जावकरण मायावादिनोऽक्षरान्मायायाः परतः । परो गृतयोनिरिति व्याचकुः । स्वमते तु अक्षरात् कीद्यः परतः इदं विशेषणं सांस्ये प्रधानस्याक्षरस्वात् तद्वारणायेस्यदस्यताधिकरण उक्तम् । सांस्यमृत-सादश्यान्मायावादेप्याद्यः मायाद्याक्तीति । तथा चाक्षरमविद्यापरस्यं मायाप्रधानमित्रस्यं तेनात्रकः संक्ष्यवादी । एतेनेति भाष्योक्तेतिहासमवाक्षीकारेणासंबद्धाभिष्ठारेन च निराकृतः 'सम्यक् सक्षत्रपादा । एतानात्र नान्याताताक्षत्रपाद्यान्यतात्रपादान्यत्यदेवता मक्ताः' इति गीतोक्तेः । प्रदः शब्दः तेन तैर्वा विद्युं श्रीलमेपां ते संप्रवनादिनः सर्वेषां संप्रवचादिनः सर्वसंप्रवनादिनः सर्वे च ते संद्ववद्यादिनो वा । स्वस्ववादेन सीयदेवताप्रातेः । तत्र मायावादेन मायादेवताप्तिः तत्राधिकारिणां च कदाचित्कृष्णप्रसादयुक्तस्य मुक्तिरि । अयं निराकृतः । इतिहासमतेनाक्षरे-व्यक्तपदशक्तेर्युख्ये संभवति गौणस्यान्याय्यत्वात् । असंबद्धामिलापस्तु कारणग्रहणेनैवेत्यादिना प्रकाश एव कृतः । कारिकार्येक्यं यथा अनेकेति । अनेकेषां रूढेः शन्दानां व्यापारव्यापारिमावः संबन्धः पष्टचर्यः । वाच्यं ब्रह्मेति ॐमिल्लेकाक्षरं ब्रह्म सर्वं तस्योपच्याख्यानमिति प्रस्थानरताकरे स्पष्टम् । एवकारो विशेषणसंगतोऽयोगव्यवच्छेदकः यथा शहुः पाण्डुर एवेलत्र । महात्वायोगव्यवच्छेदव-द्वाच्यमिति । वाच्यं विशेष्यम् । मस विशेषणं व्यावर्तकत्वात् । आर्थिकमाहुर्नीपरमिति उत्तरार्ध

अनेकस्टॅंटिशस्दानां वाच्यं ब्रह्मैव नापरम् । शाक्तास्तांश्चेत तथा त्रयस्ते सन्मार्गाद बहिष्कृताः॥

#### राष्ट्रायकारकः ।

तदेवत् सर्वमभिसंधायाद्वः अनेकेत्यादि । दाक्तित इति । जैमिन्युक्तं भाद्वप्रसिद्धं तदतत् तवनानसवायाः जनकालायः सारास्य भागान्यस्य नाहनास्य होकवेदाधिकरणमाश्रित्य होकिकशक्तिः। तथेति प्रकृतिवाचकत्वम् । शक्तास्तां चेदिति-कचित् पाठः । तदा तु, तां प्रकृति तथा जगद्धीजभूतां बृद्युरित्येवं योजना । तथाचः 'शिव: शक्या युक्तो यदि भगति शक्तः प्रभितृतं न चेदेवं देवो न खद्ध इग्रठः स्पन्दितमिष'

## रहिमः।

व्याचल्युः जैमिन्यनुक्तमिति य एव छौिककाः शब्दाः ते एव वैदिका इति वदन्ति तद्यदि जैमिन्यक्तं स्मात्तदा सर्वे विधयच्छन्दिसि विकल्प्यन्ते इत्यादिपूर्वे व्याकृतेः स्फुटा इति कारिकांशव्याल्याने स्वरा-दिना मेदोपपादनं विरुद्धिमव भाषात् अतो हि उत्पत्तौ वेत्यादिप्रथमपादाधिकरणमन्यथा व्याकर-णीयं यहोकवेदाधिकरणमित्युच्यते । तर्हि शक्तितथेत्तया ब्रुवाणा मीमांसकाः के इत्यत आहुः आहेति तथा चाहः जैमिनिन्यायमालाविस्तरे तदेवमधिकरणत्रये च्युत्पादनाय माद्रप्राभाकरमतभेद लक्तः। अय प्रायेण माहमतमेवीपन्यस्यते इति चतुर्याधिकरणावतरणे सप्तमाधिकरणकारिके।

'वेदवाक्यममानं स्थात मानं वा नास्य मानता । प्रथकसंकेतवीक्षायामनपेक्षत्ववर्जनात ॥ वेदेषि लोकवत्तेव वाक्यार्थे संगतिः प्रथक । ग्रहीतच्या ततो वाक्यं प्रमाणं नैरपेक्ष्यतः' ॥ इति ।

तथा च बृद्धव्यवहारेण लोके शक्तिप्रहः गृहीतशक्तिकः शब्दो वेदेपि वीधक इति इदं माइमतं माइप्रसिद्धम् । छौकिकशक्तितो वेदे व्यक्तपदे तथा प्रकृतिवाचकत्वं वृद्धः ते सन्मागीद्धक्ता-दोमिसेकाक्षरं महोत्यादि श्रोतान्मार्गाह्यहिःकृताः पापण्डिन इति मावः । अत्रेतिहासमते रूडिन शन्दान्तर्गतोब्यक्तश्रन्दोपि भवति । नतु पूर्वपक्षे यौगिकोव्यक्तशन्दः उक्तः वेदान्ते योगादरादिति॰ हासे तु रुद्धिरव्यक्तपदस्याक्षरे । नतु योगोपि संभवीति चेन्न ज्ञानिनः प्रति व्यक्तत्वेन तदेव हि सर्वप्रकारेण न व्यज्यत इति माप्यविरोधात् । अत एव न कोशोक्तशंकरादी योगः । अत एव न योगरुदः शन्दः । ततो रुख्नास वान्यं महाक्षरं नहोत्तर्यः । विष्णवादयो वाच्या इति वदन्तः श्रीतान्मताद्वहिःकृताः विशिष्टाद्वेतवादिनीव्यक्तपदेनाक्षरप्रहणेनासंबद्धाभिठापेन च सर्वसंडववादिनी निराकरणं इदमयुक्तम् । 'आचार्यचैत्यवपुपा खगतिं व्यनक्ति' इति 'आचार्यं मां विजानीया-मानमन्येत कंचन' 'सर्ववादानवसरं नानावादानुरोधि तत्' इति निवन्धे । तथापि नानावादानुरोधेन मीहतः भीडाप्रकाशपूर्वकिनिर्दुएभीडानिरूपणं ज्ञेयमेवं पूर्वत्राग्रेषि बोध्यम् । यया शंकराचार्यमते-म्यक्तपदेन शरीररूपमाया सेनाविधा सोच्यते । एते तु शरीरमव्यक्तपदार्थमाहुः तत्र कीशः प्रमाणं तद्वेखपा गीताप्रमाणं प्रपर्शमिति नान्यक्तवाच्यं द्वरीरमपि खक्षरमित्येतेनेति माप्यार्थकृतिनराकरणं 'श्रीरं रयमेव तु' इत्यत्र शरीरम्रहणेनानन्यलम्यो हि शन्दार्यः इत्यसंपदामिलापस । भास्कराचार्य-मतेष्येवं अप्यक्तपदार्थः शरीरं असंपदामिटाप भाष्यार्थकृतनिराकरणे पूर्ववत् । भिक्षुमतेषि श्चेयम् । माष्यमते तु अन्यतःपदार्थी विष्णुरक्षरः । सोवि सत्वगुणोपापिरतः सविदस्रतद्वितः इति गीतापिरीपः

## तसादिन्द्रियेभ्यः परवाक्ये नातुमानिकं किंचिदस्ति ॥ ३ ॥ . ज्ञेयस्वावचनाच ॥ ४ ॥

पूर्वापरसंबन्धेनार्थः प्रतिपादितः । केवलैतहाक्यविचारेऽपि न तदभीष्टं प्रकृतिरूपमन्यकं सिध्यतीलाह । अत्र हि वाक्ये अव्यक्तं ज्ञेयत्वेन नोक्तं, तेपां तु प्रकृतिपुरुपान्तरं ज्ञातव्यम् । न हि सिद्धवन्मात्रनिर्देशे तेषां मते पुरुषार्थः सिद्ध्यति। अपुरुपार्थसाधनत्वे वा असंबद्धार्थवाक्यत्वमेव स्यात् । परत्व-

#### भाष्यप्रकाशः ।

इसादि सश्रद्धाञाङ्याद् वदन्तो वेदान्तविरुद्धवादित्वाचयेत्वर्थः । सिद्धमाहुः तस्मा-दित्यादि ॥ ३ ॥

ज्ञेयत्वायचनाच ॥ ४ ॥ ध्रमयतारयन्तः प्रयोजन्माहः पूर्वेत्यादि । व्याक्क्ष्मैन्ति अञ्च हीत्यादि । ज्ञात्वयमिति । 'गुणपुरुषान्तरज्ञानात् केवल्यम्' इति प्रयचनध्रतात् । विभृतिविशेषाप्तये प्रधानस्थापि होयत्वसरणाच तथेत्यर्थः । परत्वेत्यादि । परापरमाची हि

अक्षरस्य निर्गुणत्वात् मुख्यार्थस्य भाष्ये गीतोषन्यासेनोक्तवैष्णवमार्गस्यासेवद्धाभिलापत्वम् । द्वीवा-चार्यमतेष्येवं ज्ञात्वा वक्तव्यम् । सिद्धमाहुः तथा चेति । शिव इति । सौन्दर्गल्हरीसं शिवपदं नवपरं शक्तिर्माया । वेदान्तेति ॐमिस्लेकासरं महेस्युक्तवेदान्तविरुद्धवादित्वात् तथा सन्मार्गन

हृद्धिःकृतत्वेन प्रकारेण संपद्माः । तस्मादितीति अत्र माध्ये तस्मात् अन्यक्तपदसाप्रधान-वाचकत्वात् । परस्य वाक्यं परवाक्यं 'इन्द्रियेम्यः परा ह्ययी' इति वाक्यं तस्मिन् । नतु कस्मात्पर-वाक्यमित्यत आहुः इन्द्रियेम्य इति । नतु इन्द्रियेम्यः परा इति वाक्ये इति वक्तव्ये इन्द्रियेम्यः परवाक्य इति विरुम्योपस्थितिकप्रयोगः कुत इति चेत्र सर्वग्रन्दत्वात् । आचार्याणां प्रयोगेऽतार-

तम्यात् ॥ ३ ॥

ज्ञेष्यत्यायचनाच ॥ ४ ॥ ग्रुणेति गुणध प्रकृतिरूपः तदन्यः पुस्यथः तयोज्ञीनात् । पुस्तकान्तरस्यं सूत्रं शंकरभाष्ये उक्तमिहीपन्यस्तं सूत्रं तु तदा सर्वावरणमपछापे तस्य ज्ञानस्यानन्त्यात् ज्ञेष्यमस्यमिति तदा पूर्वसूत्रोकसमाधिः ततः क्षेत्रकर्मनिष्टृतिः इति सूत्रं ततस्वदेति सूत्रमतस्वदाः नाम समाध्यनन्तरं क्षेत्रकर्मनिष्टृतिकाले । विस्तृतीति 'मण्रोपधितपःसमाधिकाः सिद्धयः' इति सांस्यप्रवचनस्त्रात् । विभूतिविशेषाः परिणामत्रयस्ययमादतीतानागतज्ञानमिति स्मरणम् । तयेति ज्ञातस्यस्येन । परिणामत्रयसंयमो हि प्रधानक्ष्यप्रधानकार्यज्ञानाधीनमस्येन श्रीमागवते चैकादशस्य प्रवद्शेष्याये क्षित्सर्यते ।

... 'उदासीने मिं परे त्रकृतेर्गुणवृत्तिषु । चिन्मये धारयेचेतो द्वन्देर्नेवाभिमूयते' ॥ इति ।

भत्र विमृतिविशेषो द्वन्द्वाभिभवाशावः । यद्वा गुण इत्यसायमर्थः सत्त्वादिगुणरूपात्रधाना-सुरुपसान्तरं भेदस्तव्द्वानादित्यर्थः । न हि शक्यिमिति च वदद्विः प्रधानं श्लेयत्वेन स्मर्यते इति । न केवर्लं प्रधानस्य भेदप्रतियोगितया श्लेयत्वं तैरिष्टं किं तु तस्त्रोपातनयाऽणिमादिप्रात्वेपीत्याहुः विमृतीति । भाष्ये । नतु 'श्लव्यक्तासुरुवः यरः' इति शान्दश्चनविषयस्वमस्त्येव समाध्यनन्तरं वचनं चासंगतम् । श्रिष्टत्वादुभयोरिति चकारार्थः । अयं हेतुः पूर्वमुक्तोऽप्पय-सरे स्मारितः । तस्मादव्यक्तं न प्रकृतिः ॥ ४ ॥

#### भाष्यप्रकाशः ।

विश्लेपेञ्ज्ञान्तुं शक्यते, न तु संश्लेषे । इदानीमज्ञानदशायां तु श्लेष एवेत्युदासीनतयोक्ती पुरुषस्य परत्ववचनमप्यसंगतं स्थादित्वर्थः । अयमिति । चकारस्रचितः । पूर्वमिति अदस्य- साद्यिकरणे ॥ ४ ॥

## रहिमः।

सिद्धपोपि भवन्ति इति ज्ञेयत्वेनोक्तमेव प्रधानं कयं ज्ञेयत्वेन नोक्तं इति आष्यमित्याकाङ्घायामाङ्घः नहीति । मत इति तदुक्तं सांस्थप्रवचनसूत्रवृत्तो 'प्रात्महिकक्षुत्प्रतिकारवत् तत्प्रतिकारचेष्टनात् पुरुषार्थत्वम्' इति । 'नियन्थे

'वामा शाक्ताश्च योगे तु प्रकटाप्रकटे भिदा ।

प्रकृतिस्तत्र संराध्या साध्यो योगश्रतुष्ट्ये' ॥

छल्योगो द्विविधसांख्यं ज्ञाक्तो मार्गश्च चतुर्थो वामः इति चतुष्ट्यम् । अत्र योगो पुरुपार्थः । 'अय त्रिविधदःखात्यन्तिनृत्रतिरत्यन्तपुरुपार्थः' इति सांख्यप्रवचनसूत्रवृत्तेः 'यद्वा तद्वा तद्वच्छितिः पुरुषार्थस्तद्रन्छितिः पुरुषार्थः' इति सूत्रवृत्तेः तदाहुरपुरुषार्थेति प्रधानस्य तथा वा पुरुषार्थेन हरेः पदे गमनेन संबद्धेष्वात्मानं रथिनमित्यादिवाक्येषु अस्य वाक्यस्यासंबद्धार्थोऽपुरुपार्धसापनत्वं तस वाक्यत्वमेव सादेवकोरण मार्गान्तरत्वात् पुरुपार्थवाक्यत्वव्यवच्छेदः । प्रकृते । श्रेष्ठप इति 'असंगोयं प्रक्षः' 'प्रधानाज्ञगज्ञायते' 'निःसंगेप्युपरागो विवेकात' 'द्वयोरेकतरस्य वा औदासीन्य-मपवर्गः' इति । उदासीनतया अपवर्गे उदासीनतया । चकारेति वैयाकरणमतादरेण निपातानां द्योतकत्वमाहः सचितपदेन । अदृदयेति उभयोः संशिष्टत्वादयं हेतः । पूर्व प्रकृतिपुरुपयोः श्चिष्टत्वात इति भाष्येणोक्तोषि 'अक्षरात परतः परः' इति मुण्डके प्रकृतिप्ररूपयोः श्चिष्टत्वात्परापर-मावासंगतिरित्यंशे वक्तव्येषि प्रतिवन्धकीमृतजिज्ञासा कथमदृश्यत्वादिगुणकस्याक्षरस्य परमात्मत्वा-दिकमिति तन्निवृत्तये अदृश्यत्वादिगुणकाक्षरस्य परमात्मत्वं त्रिसुत्र्योक्तम् । ततः पूर्वाधिकरणोक्तं रूपं सांल्यसिद्धस्य कार्येश्वरस्य कृतो न अक्षरपरप्रकृषयोः भेदाभेदौ च कथिनत्याकाङ्कायां वैश्वानराधिकरणं नवसन्योक्तम् । द्वितीयपादः समापितः । अन्तर्यामित्रतिपादकवाक्यानां द्वितीयपादे विचारणात् । त्तरीयपाद उपास्यरूपप्रतिपादकानि वाक्यान्यन्तर्याम्यानन्दत्वेन मोक्षदातप्रतिपादकानि स्मृतानि विचारियतं शुम्बाधायतनाधिकरणम् । तत्र तिस्मन् चीः प्रथिवीति सुण्डक्ताक्यं विषयत्वेनोपन्यस्य तत्र किं सांस्वितद्धं प्रधानसुन्यते ब्रह्म वेति संदेहे प्रधानं निरस्य ब्रह्मवेति साध्यते सप्तस्तृत्या तेन प्रवेपादोक्तमन्तर्यामिरूपमि व्यापकत्वसर्वास्यकत्वगुणविशिष्टमेवोषासनीयमिति साधितम् । ततो निस्यन्तियध्यानन्दरूप एवान्तर्याम्युपासः पृथगिप भक्तिमार्गीयैरुपास इति बुद्धिसं प्रसङ्गा-द्वीपवितुं द्वितीयं द्विसूत्रं मुमाधिकरणम् । ततो हि पूर्वपादेऽदृश्यत्वाद्यधिकरणेन विचारितस्याक्षरस विरुद्धपर्मलं पोषवितुं युद्धिस्योपोद्धातसंगत्मा तृतीयं त्रिसूत्रमक्षराधिकरणम् । तत उपासना न फतं साम्रात्कार इति सापितां चतुर्थमेकस्त्रमीक्षतिकर्माधिकरणम् । ततः प्रसङ्गसंगत्मा जीवमग्रवादं निर्णेतुं प्रममष्टमुत्रं दहराधिकरणम् । ततो दहरविरुद्धं 'न तत्त्वूयों माति न चन्द्रतारकम्' इति वद्तीति चेन्न प्राज्ञो हि प्रकरणात् ॥ ५ ॥
नज्ज ज्ञेयत्वावचनमसिद्धम् । पूर्वं निर्देशमात्रमुक्तवाज्ये ज्ञेयत्ववचनात् ।
'अशब्दमस्पर्शमरूपमव्ययं तथाऽरसं नित्यमगन्यवच यत् ।
अनाद्यनन्तं महतः परं ध्वं निचाय्य तं मृत्युमुखात् ममुच्यते' ॥
इत्युत्तरवाक्ये वद्तीति चेन्न । प्रकरणस्य नियामकत्वेनैकवाक्यत्वे द्वयोः
सर्वेकवाक्यत्वेन प्राज्ञः परमात्मैव निचाय्यः । न तु द्वयोरेवैकवाक्यत्वं वक्तुं
शक्यम् । तस्मात् प्रकरणस्य नियामकत्वे अशब्दवाक्यसपि भगवत्परमेव ॥ ५ ॥

# भाष्यप्रकाशः ।

चदतीति चेन्न प्राज्ञो हि प्रकरणात् ॥ ५ ॥ प्रकरणस्येत्यादि अन्यक्तश्रुतेः परव्विङ्गस्य तद्वटितवाक्यस्य च साधारणत्वात् प्रकरणस्य निर्णायकत्व वक्तव्यम् । अतत्तस्य नियामकत्वेनैकवाक्यत्वे वाच्ये, 'महतः परमञ्यक्तम्' इति, 'अशब्दमस्पर्श्नम्' इति द्वयोरेवैक-

रदिमः ।

वाक्यमाश्रक्षा समाधातुं प्रसङ्घर्यगला पष्टं द्विस्वमनुकुलिषकरणम् । ततः प्रसङ्घर्यगला विवस्य मिल्तद्वशायां मह्याविभाविन विकद्वधर्माश्रयत्वं फिल्तुं सप्तमं द्विस्तं 'शन्दादेव प्रमितः' इत्यिषकरणम् । ततः प्रसङ्गर्यगला देवादीनां मह्यविधाधिकारं विचारयितुमष्टमम्प्टस्तं तदुपर्यपीलिषकरणम् । ततोतु प्रसङ्गर्यगला शृद्वाणां मह्यविधाधिकारं विचारयितुमष्टममप्टस्तं तदुपर्यपीलिषकरणम् । ततः प्रसङ्गर्यगलाद्वायामिष मगवतो दण्डपाणित्वं योधितुं दश्यममेकस्त्रं कम्पनाधिकरणम् । ततः प्रसङ्गर्यगला उपसंपतव्यत्वोपसंपन्नस्वरुपामिलिष्यादकल्यप्रवेवाक्यगतहृद्वयत्वोपस्वाव्यन्यतिस्त्रपद्वातिम्प्रतिन्याम् । ततः प्रसङ्गर्यगलाम्पर्यापकरुप्ताच्याय्वस्यव्यव्यव्यविकरुणम् । ततः प्रसङ्गर्यगलाम्पर्यापकरुप्तवाच्यस्य वृत्रवान्तपर्यगितिरक्तिम् । ततः प्रसङ्गर्यगलास्ययायकपद्वाच्यस्य वृत्रवान्तपर्यगितिरक्तिम् । ततः प्रसङ्गर्यगणम् । ततः प्रसङ्गर्यगणम् । विचारयितं विचारयान्यस्यविक्षमस्यानिक्षयान्यस्यविन्तरुप्ते प्रतिवन्तमस्य स्वयद्वादित्यणकस्याक्षस्य परमास्यत्वादिक्षमितस्यानिक्वयव्यवक्षयस्यविन्तस्य द्वक्षक्षस्य । स्वारिते व्यासपादेश्वकारप्रयोगेण । तस्यादिति विचारयस्य विचायस्य स्वयादिति विचारयस्य स्वयादिति विचारयस्य स्वयादिति विचारयस्य स्वयादिति विचारयस्य स्वयादित्य स्वयाद्यस्य स्वयाद्यस्य स्वयादिति विचारयस्य स्वयादिति स्वयादिति विचारयस्य स्वयादिति विचायस्य स्वयादिति स्

यदतीति चेन्न प्राज्ञो हि प्रकरणात् ॥ ५ ॥ भाष्ये । पूर्वमिति महतः एरमव्यक्तमिसन । यदतीति महतः एरमिसव्यक्तमुक्तवा तित्रचाय्य झालेति वदति । प्रकरणायेशया
श्वसादीनामुगन्यासः सूत्र उचित इसाग्रङ्कार तेषां साधारण्येनाप्रयोजकत्वमाहुः अञ्यक्तिति ।
महतः एरमव्यक्तमिसव्यकश्वतिः निरपेक्षावरूषा महतः एरं ध्रवमिति एरपदश्वतिरिति व्यक्षप्रकृत्योः
साधारण्यं श्रुतेः परत्रद्रस्यपराज्यस्य । सद्धितिति विक्षयित्वाक्यस्य पदानां वाक्यानां
वा एकवाक्यताद्रस्य वाक्यस्य साधारण्यं तत्र विक्षयितत्वं वाक्यद्वयं पूर्वमीमांग्रोक्तवाक्यव्यक्षणपटनायोग्यत्वाय । तदिर्यं वाक्यद्वयं महतः परमव्यक्तमिति महतः परं ध्रुवं निषाय्य तमिति च ।
अत्र परस्विक्षप्रितित्वं तेनोमयोः पदानां वाक्यानां चैकवाक्यतापटनायोग्यत्वम् । वाक्यं नाम

# त्रयाणामेव चैवमपन्यासः प्रश्नश्च ॥ ६ ॥

नतु न वयं सर्वमेकं प्रकरणमिति वदामः । किंतुं, 'इन्द्रियेभ्यः पराः' इला-रभ्य, नाचिकेतसुपाख्यानमित्यन्तं भिन्नं प्रकरणम् । तत्र प्रथमं पदार्थनिर्देशः ।

#### भारययकाडाः ।

वाक्यत्वं ज्ञान्येपामित्यत्र नियामकाभावात् सर्वेपामेवैकवाक्यत्वं वक्तव्यम् । प्रकरणं च, 'ऋतं पिवन्तौ इत्यारम्य 'नाचिकेतम्रपाव्यनम्' इत्यन्तमेकम् । तत्र चात्मानावेव परामृत्रय जीवात्मनो रिथत्वं, तदुपकरणं तत्कर्लं चोक्त्वात्रे, एप सर्वेषु भूतेष्वित्यारम्य बक्षीसमाप्तिपर्यतं परमात्मैव केवत्वेन परामृष्टः । मृत्युमुखप्रमोकरूपफलदर्शनात् । प्रधानज्ञानेन सांख्यैत्वदनम्युपगमात् चेतनात्मज्ञानादेव तदम्युपगमात्व । अतः प्रकरणस्य नियामकत्वे अञ्चद्वाक्यसापि अगावरपरवाज्ञोयत्वावचनं नासिद्धमित्यर्थः ॥ ५ ॥

च्याणामेव चैवसुपन्यासः प्रश्नश्च ॥ ६ ॥ किं त्विन्द्रियेभ्य इत्यादि । तथाचात्रेव पदार्थनिर्देशानन्तरं प्रश्निषयस्य प्रकृतिविषयस्य च ज्ञानसः पार्थन्येन निर्देशात्

ं प्रयाणामेव चैवसुपन्यासः प्रश्नश्च ॥ ६ ॥ भाष्ये । प्रकरणमिति सुत्रोक्तं प्रकर-भग् । प्रकृते । एवमिति सांस्यग्रमजनकं यया मवति तयात्मानं रिमनमिलादिप्रकारेण । पुरुपेति । रस्यते लग्नमा पुद्धा' इति । महतः परं धुवं तं निचाप्येति । प्रकृतिविषयकसः तयोः प्रकृति- तदनु, एप सर्वेषु भृतेर्प्विति पुरुषज्ञानम् । अशर्व्दिमिति तु प्रकृतिज्ञानम् । तसादेतावत्प्रकरणे साह्व्यमतनिरूपणादशब्दत्वमसिद्धमित्याशङ्क्य परिहरति ॥ त्रयाणामेव चैवमुपन्यासः प्रश्नश्च ॥ असादुक्तव्याख्याने त्रिप्रकरणत्वमन्यया

# भाष्यप्रकोशः ।

सायायकाताः ।

स्वार्तिम् इति भवतीति नेदमीस्वार्यकातेः । व्यव्यव्यक्तिस्वार्यकातिः ।

स्वार्तिम् इति भवतीति नेदमीस्वार्यकाते चर्चं श्रवपमिति प्रधानस्वाश्वद्दवक्त्याम् । अस्यद्वक्तिस्वार्यः । अस्यद्वक्तिस्वार्यः । अस्यद्वक्तिस्वार्यः । अस्यक्ति । अर्थमर्यः । व्यव्यापः । दि प्रकरणम् । सांत्र्यं प्रयाणामित्रिजीवव्रक्षणामेव प्रक्षीचरास्यां प्रतीयते । यदि वृतीयस्यां वृत्यापः दि च स्वर प्रधान्तरं द्वात्, तदा, 'वम्ववीत् प्रीयमाणाः' इतिवत् तमपुपक्षिपेत् । किन्तेवस्य प्रकरणान्तरस्य कि प्रयोजनित्विषि विचारणीयम् । यदि सक्तिकादः तु, 'वन्यन्वेरोय अन्यदुतेव प्रेयः' इत्यारस्य, 'सीऽच्वनः पारामामोति, तिद्विष्णोः परमं पदम्' इत्यन्तेरेव वाक्ये। सपरिकायात्वस्य जिल्लात्वा जिल्लात्वात् किमनेन । यदि च सक्त्यावस्थानस्य काचिदन्या परमपदप्राप्ति-वोऽच्युत्कृष्टामिमन्यते, तदा तु, 'स तु तत्यदमामोति यसाद् भूयो न जायते । सोऽच्वनः पारामामोति' इत्येतस्य पूर्वजन्यस्य विरोधः । त्रिविधदुःखात्यन्तनिक्चेः पदप्रार्थयोक्तत्वात् । विज्ञानस्यस्य स्वर्तेवस्य पूर्वजन्यस्य विरोधः । त्रिविधदुःखात्यन्तनिक्चेः पदप्रार्थयोक्तत्वात् । विज्ञानस्यस्य स्वर्तेवस्य स्वर्तेवस्य स्वर्तेवस्य प्रत्वन्तस्यस्य विरोधः । त्रिविधदुःखात्यन्तनिक्चेः पदप्रार्थयोक्तत्वात् ।

पहिषयो एतरं मेदः । नेदिमिति 'अग्रन्दमस्पर्यमक्तप्रमञ्ज्यस् । जनेन माध्यार्थः स्पष्टः । उन्मयेति यया प्रयाजादिष्ठ सिम्धो यजतीत्त्रप्रेष्ठियाश्रवणात् सिम्धा यागेन माव्यार्थः स्पष्टः । उन्मयेति यया प्रयाजादिष्ठ सिम्धो यजतीत्त्रप्रेष्ठियाश्रवणात् सिम्धा यागेन माव्येत् किमित्यस्त्युपकार्यकाङ्का । दर्शपूर्णमासवाक्योप दर्शपूर्णमास्याक्या स्वयायस्ति क्ष्यायसित्रप्रयाययो र्वावकाञ्च द्रस्प्रपादितं प्रवेते । श्रुपमाणफञ्ज्येव साधनसाकाङ्कत्वाद्रम् वातयात्वात् केवलं किं भावयेदिति भाव्यमात्राकाङ्का प्रयाजादीनामित्येवं वोध्यम् । सेति उमयोः प्रश्नोत्तराः प्रतिपाद्य-प्रतिपादक्योः परस्पराकाङ्का प्रयाजादीनामित्येवं वोध्यम् । सेति उमयोः प्रश्नोत्तराः प्रतिपाद्य-प्रतिपादक्योः परस्पराकाङ्का प्रयाजादीनामित्येवं वोध्यम् । सेति उमयोः प्रश्नोत्तराः प्रतिपादक्योः परस्पराकाङ्का प्रयाजादीनामित्यं विवृण्वन्ति स्म यदीति । नतु तमन्त्रति प्रायमाण इति वर्षतेत् वर्षते वर्

'यस्मित्रिदं विचिकित्सन्ति मृत्ये यत्सापराये महति मृहि नस्तत् । योयं वरो गृदमनुप्रविधो नान्यं तस्मात्रचिकेता वृणीते' ॥

नान्यं तस्मात्रचिकेता वृणीते' ॥ इति श्रुत्योक्तत्यात् । अस्या माष्यम् । यस्मिन् प्रेते इदं विचिकित्सनं सापराये परलेक-विषये । महति महस्रयोजननिमित्ते, युढं गहनं दुविवेचनं प्राप्तत्वस्माद्वरादन्यं युरं त्रियिकेता न चतुष्पकरणत्वं स्यात् । तृतीया चैपा वह्नी । 'स त्वमग्निं खर्गमध्येषि मृत्यो प्रवृहि तं श्रद्धधानाय मह्ममं इति प्रश्नः प्रथमः। 'प्रतिव्रवीमि तद मे निबोध खर्गमप्ति

भाष्यप्रकाशः ।

ङ्गीकारस्तु 'मृत्युमुखात प्रमुच्यते' इति फलोक्यैव विरुद्ध्यते । तस्माचतुष्प्रकरणत्वमसंगतिमति । कार्यात्तरम् दृश्क्ष्यस्य राज्यस्य राज्यस्य । परावस्य । परावसुत्रपारायस्यातास्य । किंच, तृतीर्येषा बद्धीः। अतस्तृतीयप्रश्लोचस्त्वमेवात्रं युक्तम् । न त्वाकस्यिकं सांख्यमति-रूपकत्वेन प्रकरणान्तरत्वम् । यतः, स त्वमग्निमित्यादिना, प्रतित्रवीमीत्यादिना च त्रीण्येव

वणीते मनसापीति श्रुतेर्वचनमिति । अत्रेदं विचिकित्सनं करोति वहुवचनं छान्दसं वहुलमिति

योगविभागसूत्रेण यथा चपालं ये अश्वयूपाय तक्षतीति ये तक्षतीति प्राप्ते तत्र 'मपतिङ्गग्रहलिङ्गनराणां कालहलच्खरकर्तयङां च ।

व्यत्ययमिच्छति शास्त्रक्रदेगां सोपि च सिद्ध्यति बाहरुकेन' ॥

इति व्यत्ययो पहुरु मिति सुत्रकारिकया तिड्व्यत्ययः । सूत्रे योगविभागो महाभाष्येस्ति । अत्रार्थे विज्ञानं न स्पष्टं यतो यस्मिन् पूजिके प्रेते यस्पूजादि कर्तृ इदं परमैश्वर्यवहुद्ध तदन्यं गतं प्राप्तं तोयादि विचिकित्सन्ति कित निवासे भ्वा. प. से. केतितुमिन्छति सांपराये परलोके प्रापितन्ये सित । अथवा परः पुरुषोत्तमः तस्यायो ज्ञानं तथा च सम्यग्मृतं पुरुषोत्तमज्ञानं येन स संपरायो मक्तिमार्ग इति यावत् । अथवा परे पुरुषोत्तमे अयो गमनं प्रवेश इति यावत् । तथा च सम्यक परायो येन स तथा भक्तिमार्ग इत्यर्थः । तस्मिन प्रापियतच्ये महति फलानां मध्ये तेनाल्पे ज्ञानमार्गीयाक्षरे प्रापितव्ये तद्युक्तं नृतीयाध्यायनृतीयचरणे 'संपराये तर्तव्याभावात तथा ह्यान्ये' इति सत्रभाष्ये ज्ञानमार्गेक्षरप्राध्येत्यादिना किं चान्येष्यत्येषु पित्र्यमान्यर्वप्राजापत्यदैवमानुपान्यमूत-संयन्धिपु नाम्रं त्वत्र श्रुतं नाल्पं किं तु महत् तद्विस्तारकं नोस्मान् मृहि हे सूखो गृहं ज्ञानसंवरणं यथा भवति तथा श्रद्धामतु पश्चात् निचकेतसि प्रविष्ट इत्यादिश्चतेर्वचनम् । अत्र विज्ञानं तेनाल्पे इस्यनेन प्राप्यते खरूपावस्थानमपि परमपदप्रास्यङ्गं प्राप्तीति । मुक्तीपस्पयन्यपदेशादिति सुत्रात् । तृतीयेलादि भाष्यं व्याचल्युः किं चेति । तृतीयेति तृतीयं च तत् प्रश्रश्चीत्तरं च तयोः समाहारः प्रश्नोत्तरं तृतीयं प्रश्नोत्तरं तस्य भावः । तद्भाष्ये स्पष्टम् । सः त्वमग्निमित्यादिभाष्यार्थमाहुः यत इति । श्रुत्सर्यस्तु हे मृत्यो स एवं गुणविशेषणविशिष्टः खर्गठोकस्य प्राप्तिसाधनमप्तिं खर्गे साधुं 'तत्र साधुः' इति यत् । त्वमध्येषि स्मरिस तं मद्यं निचकेतसे बृहि श्रत् सत्यं दधानाय कर्तरि शानच् । अयं प्रश्नः, बृहीति संप्रश्ने होद्र । इत्यादिनेलादिपदेन माप्योक्तीतरादि । उत्तरार्थः । मित ते मार्ग मर्वामि त्वां प्रतीत्सच्याद्वारात् । क्वचित् प्र ते प्रवीमीति पाठः ते तुम्यं प्रमवीमीत्यर्थः । तत उमे मर्वो वियोध प्रजानन्नद्वं मृत्युः तदुमे इत्यपपाठः । भाष्ये । आदिपदेन स्वर्गलोकः । अप्रतत्वं मजन्ते एतद्वितीयेन पृणे वरेणेति येनामिनोचितेन खर्गो लोको येषां ते खर्गलीका यजमाना अष्टतत्वमानन्दं भजन्ते तदुपर्ययपिकारात् सेवन्ते तदेतदिषिविज्ञानं द्वितीयेन वरेण वृण इत्यर्थः । मकूते । येयं विचिकित्सा गन्तुर्भगवतो निवासेच्छा । अयमिति चच्चिकारद्वयम् । विचिकित्स-त्यर्थः । प्रश्नोयम् । अस्तीत्यत्र ठेडाश्रयणात् । अस् सुवि 'ठिङ्गें ठेट' इति सूत्रेण ठेट, अस्ति 'सिच् पहुठं ठेटि' इति पहुठप्रद्वणात्र सिप् 'इतक्ष ठोपः परस्पेपदेपु' इति तिप इकाराजेपः । वृत्तौ वाकार-श्रहणादिकत्यात् 'ठेटो डाटी' इति सरेण नाडाटावत्र, छन्दसि सर्वविधीनां विकत्यात् । अञ्जीन परमञ्जपावतीत्सिन्त इति प्रयोगसिद्धिः । अत्र संप्रक्षे लेडिति । देवरत्रापि विचिकित्सितं पुरा नहि

#### भारयप्रकाताः ।

प्रश्लोत्तराणि प्रतीयन्ते । नच पिटुसीमनसेनाप्रिजीवप्रश्लाम्यां च वरत्रयपूर्वेस्ट्रतीयप्रश्लस 7 622: 1

सविजेयमणुरेष धर्म इत्यत्तरम् । शान्दविज्ञानविषयत्वमात्रमिति त । अन्यत्रेति धर्मादिश्योऽन्यत्र । 'अन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मादन्यत्रास्मात्क्रताकतात् ।

अन्यत्र भूताच भन्याच यत्तत् पश्यसि तद्वद्र' ॥

इति स्पष्टा । प्रश्नोयम् । वदेति प्रश्ने ठोट ।

'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति तपांसि सर्वाणि च यद्वदन्ति । यदिन्छन्तो महाचर्य चरन्ति तत्ते पदं संग्रहेण मबीम्योमिलेतत्' ॥

'एतद्भोवाक्षरं महा होतद्भोवाक्षरं परम् ।

एतद्भोवाक्षरं मद्य यो यदिच्छति तस तत्'॥ इत्युत्तरम् ।

आमनन्ति अम्यस्यन्ति, तपांसि पुराणानि विचारकत्वात् तप आलोचनेऽसन् । गुरुनजनवान् ईथरभजनकर्तृत्वादत्र । भाष्ये । नतु पाठकमात्पूर्वभुपन्यासात्प्रश्रप्रक्षेपोऽयुक्त इत्याग्रङ्क्याहुः उपेति । उपन्यासः कथनम । पश्चादिति तथा च यथा विह्नमान प्रमादिस्त्र हेतोः पश्चाह्रचनम् । तथात्रोपन्यासः प्रशात । यथा दशमस्कन्धे प्रशादपन्यासः साध्यतावच्छेदकसंबन्धो वाच्यतया प्रवन्धः । हेततावन्छेदकसंबन्धो वान्यता । अत एवेति अनुमानध्वननादेव । तस्येति प्रश्नस्य । प्रकृते । इन्द्रियेन्यः परा इत्यारम्य नाचिकेतमुपाल्यानमित्यन्ते भिन्ने प्रकरणेऽभावात पूर्ववछोट-ठेटोरमावेन तस्य । नत् घटो घटथेट्यक्तिवद्वपन्यासः प्रश्नश्चेत्यक्तिरस्त्वत्रमानवोधकं कि पदिमत्यत आहुः उत्तरेति । स्रादेवं घटः पट इस्रतृत्तवा पोट घट इतिवदुपन्यासः प्रश्नश्चेति विपरीतं न त्येवं किं तु भिक्षामेट गां चानयेतिवदन्वांचये चकारोस्तीति तेन गवानयनवत् भिक्षाँटनकर्तृत्वादेव-दत्तवदिति चोपन्यासवती प्रश्नवतीत्वादिति चकारान्वाचैययोरथोद्वत्तरः उपन्यासादत्तरः प्रश्नस्तस्य भावः सत्ता तदर्थं चकार इति भाष्यार्थः । प्रकृते । त्रीण्येवेति । भाष्ये एवकारं समर्थयितुं जीवमहावादं च निराकर्तं शंकरमाष्यस्यं किंचिदाहः न च पिन्निति । अयमर्थः । पर्वे उज्ञन इच्छन् अर्थात् पुत्रं वाजश्रवसो वाजमन्नं तत्साच्छ्वः श्रवणं यस्य स वाजश्रवास्त्रस्वापत्ये वाजश्रवसो नाम स प्रत्रेष्ट्येजे तत्क्वं कामयमानः स तस्यामिष्टी सर्ववेदसं सर्वस्वं ददौ । तस्य ह नचिकेताः पत्र आस स सर्वस्वान्तर्गतः खस्यादाने पितुरनिष्टं फलं श्रद्धावेशादाज्ञाय तात 'कस्मै मां दास्यसि' इरसुक्तवान् । शंकरमाध्ये हु वाजमन्नं तद्दानादिनिमित्तं पुत्रेष्टयेजे इसन्न विश्वजिता सर्वमेधेनेजे इति पठितम् । तदा पिता स्वस्य सर्वस्वदानसस्तताये ग्रस्यवे दत्तवान् स च यमनवनं गरवा तिस्रो रात्रीहवास ततश्च यममाह भार्या भगिनी वा, पश्चपुराणे यसनामाहात्म्ये यसनावचनं यमं प्रति स्मर्थते

'बृहि भ्रातः खकार्यं हि किं त्वं श्रावय तत्पदम् ।

तदाकण्यं करिष्यामि विचार्य खहृदि त्रियम्' ॥ इति. तद्रत ।

उदकाहरणं बाह्मणाय कर्तव्यमिलेवमुक्तो यम आह—

'तिस्रो रात्रीर्यदवात्सीर्द्रहे मे अनथन ब्रह्मन् अतिथिनेमसः। नमस्तेऽस्तु मबन् सर्वेस मेस्तु तस्मात्प्रति त्रीन् वरान् वृणीप्वेति'॥

१. ईश्वरं गुरुं च भनस्ति । २. समुचये । ३. गुरुभजनवात् ईश्वरभननकर्तृत्वादस्मदादिवत् इति ।

४. चकारसमुख्यादर्थादत्तरः ।

## रडियः ।

तनेकैकां रात्रिं प्रति त्रीन् वरान् वृणीष्वेति शंकरमाष्यम् । शान्तसंकल्पः सुमना वीतमन्युरिति वनत्रयमंभवादिति त्रीन् वरान् वृणीष्वेति मृत्यनीक्तो नचिकेताः ।

'शान्तसकलाः सुमना यथा स्याद्वीतमन्युः गोतमो माभिमृत्यो । त्वस्प्रसप्टं माभिवदेत प्रतीत एतत्रयाणां प्रथमं वरं वणे' ॥

त्वस्यप्रधानिक्षः । किंचाविजीवत्रश्राम्या पर प्रणा । इति पितृसौमनस्वेनस्या । किंचाविजीवत्रश्राम्या स त्वमविगित्रस्योत्तरार्षं 'स्वरीळोका अमृतत्वं मजन्ते' एतद्वितीयेन कृणे वरेणेति द्वितीय वरे प्रथमत्रश्रपत्तिमासेस्वया 'येयं प्रते विचिक्तस्या' इत्यस्योत्तर्यं 'एतद्वितीयत्रश्रपत्तिमासेत्तर्यत्र प्रभावित्युक्तस्तृतीयः प्रश्नः कात्पनिकः कत्यनेन च्यवहरति 'तेन दीव्यति खनति' इति टक्. इत्यावङ्गमानस्तृतीयः प्रश्नः कात्पनिकः कत्यनेन च्यवहरति 'तेन दीव्यति खनति' इति टक्. इत्यावङ्गमानस्तृतीयः प्रश्नः क्षात्र भाष्यमाश्चिष्ठमः । तेन जीवत्रश्नः पर्पात्मप्रश्न इति पुत्रसकुर्व्यते जीवत्राज्ञन्यते पात्रसत्ति । न च जीवत्य पर्मादितो चरत्यत्त स नात्यत्र पर्पात्मप्रश्न इति प्रश्नस्तु निष्पाद्यति तत्त्वत्त् जन्यत्र पर्मादिति प्रश्नमर्दिति प्रश्नमर्दिति प्रश्नमर्दिति प्रश्नमर्दिति प्रश्नमर्दिति प्रश्नमर्दिति प्रश्नमर्दिति प्रश्नमर्दिति प्रश्नमर्द्यात् । तस्मात्प्रस्तिभिज्ञानामावात् प्रश्नमेदो न पूर्वस्योगोत्तत्त्वव्यव्यत्ति । तस्त्रस्तिस्याः प्रश्नमेदो न प्रश्नमेदो यद्यन्यो जीवः प्राञ्जतः स्यान् न त्वन्यत्वमिति तत्त्वमसीत्या-दिश्चलन्तेम्यः इति शंकराचार्योः जीवन्यवादमवतारयन्ति सोत्रावतारितस्वद्वप्यामासुः यन्तदिति । स्वमसित्रायः प्रस्तिति पदात् ।

'भय वा ज्रून्यवदाढं व्योमेव बद्य तादशम् । प्रकाशते ठोकदृष्ट्या नान्यथादक स्पृशेत परम्' ॥ इति ।

निवन्धोक्तर्सस्तारणाचस चासन्तजीविभिन्नत्वेन प्रश्नेभेद इति । जीवस्य त्वप्रसक्षत्वं 'क्षिद्धीरः प्रत्यात्मानमेक्षदाष्ट्रचयध्रस्त्वं प्रविधित्ताः प्रत्यात्मानमेक्षदाष्ट्रचयध्रस्त्वं प्रविधितः । न चाष्ट्रचयध्रस्त्वं प्रविधितः । विधित्तं । त्वां क्षित्रः । विधित्तं व्यां इति शक्क्षम् । 'त्वामेव प्रत्यक्षं मद्य विदिष्यामि' इति वासुप्रतिपादक्षश्चेतः 'म्रह्य ति श्चित्रं अमिस्तु पृष्ट एव । जीवसाणुत्वं जीवाणुत्ववाद उपपादि, अतो न जीवो वासुवत्रस्यक्षं इति । अन्यव वासुर्ति त्वाचम्रत्यक्षं विपयोतो क्षरं प्रत्यक्षं पृष्टं परं च अन्यव शंकरमाध्येऽस्य प्रथसाङ्गीकारः केषां चिदस्य पृषक् सन्तं स्कार्त्यति स्वत्रकृताङ्गीकृतं सन्त्वमिति चेत् कृतो निराक्रियते शुत्यर्थसंगति- चर्कादिति चेत्र प्रवस्याणे उत्तरस्यष्टे उमामहेश्वरतंवादे गुणत्रयविवरणकथने 'मायावादमसच्याक्ष-मिस्सानिराकरणाच्यिते । तम् तर्वि श्वर्यस्यानिराकरणाच्यिते । तमितः सुस्थिराम् । वर्षस्तु हे स्रत्यो मामिम मां प्रति मिस्ता शान्तवंक्रस्य स्तादित्यः सन्तं त्वापस्य वर्ष्यस्य वर्ष्यस्य वर्ष्यस्य वर्ष्यस्य वर्ष्यस्य वर्ष्यस्य वर्ष्यस्य प्रति । तथितः स्वादित्यः सन्ति । तथितः स्तादित्यः सन्तं त्वापस्य वर्ष्यस्य वर्ष्यस्व वर्ष्यस्य प्रति । तथितः प्रति । तथितः वर्षायाः स्वति । वर्षायः प्रति । वर्षायः । वर्षायः प्रति । वर्षायः । वर्षति । वर्षायः । वर्षत्वायः । वर्षति । वर्षायः । वर्षति ।

'खर्गे ठोके न भयं किंचनास्ति न तत्र च त्वं न जरया विमेति' किं च 'उमे तीर्त्वा बरानायापिपासे शोकातिगो मोदते खगरीके' इति

यामिति पर्णागमः । एतद्मे स स्वमित्रिमिति । इतः संगतिभिन्ना त्रयाणामेवामिजीवपर-मारमतामेव वरत्रदानसामर्प्यात् वक्तव्यतयोपन्यासो दरयते कठवर्द्धीयु तद्विषय एव च प्रश्लो नातोन्यस प्रश्न उपन्यासो वा दरयते इति सुत्रार्थः परेपास् । अवधारण एवं पदं ध्याकृतमप्र नाचिकेतः प्रजानन् इत्याकृत्तरम् । 'येयं प्रेते विचिकित्सा मन्द्रपेऽस्तीखेके नायमस्तीति चैके' इति द्वितीयः प्रशः । देवैरत्रापीलग्रे उत्तरम् । 'अन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मात' इति त्रतीयः प्रश्नः । 'सर्वे वेदा यत प्रदमामनन्ति' इत्यादिना

# भाष्यप्रकाजाः ।

काल्पनिकत्वं शङ्क्षम् । 'यत् तत् पश्यसि तत् वद' इति श्रुत्येव सिद्धत्वात् । नच निर्हेतुकत्वम् । 'तमनवीत् प्रीयमाणो महात्मा' इत्युक्तवरवदस्यापि वक्तुप्रीतिहेतुकत्वात् । नच तत्त्रीतेः काल्पनिकत्वम् । 'नेपा तर्केण' इति वाक्यस्यस्य प्रेष्टपदस्यैव गमकत्वात् । नच 'यत् सांपराये महति बृहि नस्तत' इतिवदस्यापि पूर्वप्रशासुवादस्वं शङ्काम् । विषयनिर्देशविरोधात् । नच, 'येयं प्रेते'

# रदिसः |

तु त्रयाणामेव प्रकरणानामेक एवरान्देन चतुर्थप्रकरणन्यवन्छेदः । अस्मद्रक्तेति भाष्यात । उत्तरत्वेन त्रयाणामेव न चतुर्थसेवमुपन्यासः । चकारोध्यादिसमुचये, अध्यादिकथनं च प्रश्नसमुचये, प्रथम द्वितीयचकार उत्तरप्रथमावार्थ स चोत्तरः प्रयोक्तव्यः उत्तरवतीवेदान्तप्रश्नात् यन्नवं तन्नवं वेदश्वतिवदित्युत्तरोत्तरप्रश्रयोगफलं विह्नमान् ध्मादित्यत्र पर्वतो विह्नमानितिवदुत्तरप्रयोगफलिति स्त्रार्थः । सिद्धत्वादिति वदेति छोटः संप्रश्नार्थकत्वेन तथा तस्मात् । नन्वन्येप्पर्याः सन्ति संप्रशार्थप्रहणे किं कारणिनिति चेन्न । तृतीयवरानन्तरमन्यं वरं नचिकेतो वृणीप्वेति सृत्यूक्तेः वर-कारणसत्त्वात् । श्रुत्वेवेत्यत्रेवकारेण वरव्यवच्छेदः । वराभावं तत्र कारणामावं च शङ्कते स्म न च निरिति । आपदेत इति शृङ्खमिति श्रेयः । चरचदिति तवैव नाम्ना भवितायममिरिति वरवत पष्टयन्ताइतिः । अस्येति तुरीयवरस इति । चाक्येति

'नैपा तर्केण मतिरापनेया श्रीकान्येनैव सज्ञानाय श्रेष्ठ ।

यां त्वमापः सलपृतिर्वतासि त्वादङ् नो भूयाव्वचिकेतः प्रद्या' ॥

इति वाक्यस्यसः । किंच वरप्रदानसामर्प्यात् प्रश्नोत्तरे इत्ससंवद्धं वरोमीष्टमिति पक्षे वरः श्रेष्ठ इति पक्षे च प्रश्ने तयोः सामर्थ्यस्याहेतुत्वात् । अभीष्टश्रेष्ठसामर्थ्यामावेप्यनुरोपात् प्रश्नदर्शनातः। तदत्र नास्ति यौक्तिकत्वात् । तर्हि अनुवादत्वमस्य तृतीयप्रश्रसाह्त्वित्याहुः न च घदिति । अयं च 'येयं प्रेते' इति प्रश्नानुवादः । 'यस्मिन्निदं विचिकित्सन्ति मृत्यो' इति पूर्वपादात् । अर्थस्तुक्तः । तदुमयोरर्थयोः प्रथमेथेनुवादत्वम् । अस्येति तृतीयप्रश्रस्य । पूर्वप्रश्नो जीवप्रश्रस्तस्यानुवादत्वं सिद्धस्य कथनमनुवादस्तस्य मावः । विषयेति । पूर्वस्य जीवः तृतीयप्रश्नसाक्षरः । न च जीनोऽसर इति पूर्वातुवादत्वं 'एतद्भोवाक्षरं परम्' इतिश्रुतौ परपदेनादृश्यत्वाविधकरणोक्तपरमञ्जोकेः । न च इतारुगार्पा प्रत्यक्ष्याच्या राष्ट्र शवद्या राष्ट्रगाट्याप्याप्यापारपावापार्यापार्यापार्यापार्यापार्यापार्यापा पृत्यक्कोवाक्षरं मद्य द्येतक्कोवाक्षरं परम्' इत्याद्यनत्तरं 'न जायते त्रियते वा विपश्चित्' इति जन्ममरणप्रतिपेषेन प्रतिपाद्यमानद्यारीरपरमेश्वरयोभेंदं दर्शयति । सति द्वि त्रसङ्गे प्रतिपेषो मागी भवति प्रसङ्गश्च जन्ममरणयोः क्षारीरसंस्पर्धात् शारीरस भवति न परमेश्वरस । तथा । 'स्त्रमन्तं जागरितान्तं चोमी येनातुपरयति ।

महान्तं विभुमात्मानं मत्वा धीरो न शोचिति'।।

इति स्वप्नजागरितद्यो जीवसीव महत्वविभुत्वविशेषणस्य मननेन शोकविच्छेदं दशर्यन्न प्राज्ञादन्यो जीव इति दर्शयति प्राज्ञविज्ञानाद्धि शोकविच्छेद इति वेदान्तसिद्धान्तः । तयात्रे 'यदेवेह तदसुत्र यदसुत्र तदेवेह स्त्योः स स्त्युमाशीति य इह नानेव पश्यति' इति जीवनासमेदहप्टिमपवदति

## भाष्यप्रकाशः ।

इत्येतदुत्तरस्य श्रद्धप्रश्नात् प्रागभावात् तत्पूर्वश्रन्थस्य तदुत्तपत्त्वं श्रङ्क्यम् । 'न सांपरायः' इति वाक्ये परलोकासत्त्वमानिनः पुनः पुनः स्ववश्रात्वोत्त्याः तादशस्याप्यस्तिवोधनसै वोत्तरत्वात्।

चातो जीवनहाबादोस्त्वित वाच्यम् । अदृश्यत्वायिकरणोक्तं रूपमेतद्भोवाक्षरं महोत्युक्त्वा न जायत इति श्रुद्धक्तेतासां कृष्णावतारपरत्वात् । विपश्चित्यदात् 'सूर्यो विपश्चिन्मनसा पुनातु' इति विपश्चितः सूर्यत्वं कृष्णस्य सूर्यत्वं च 'कृष्णद्यमणिनिम्छोचे' इति वाक्यात् । अतः कृष्णविपश्चितो रेकार्यवाचक-त्वम् । जन्ममरणयोराविमीवितरोमावात्मकत्वाञ्च दोषः । 'आविमीवितरोमावा शक्ती वै सुरवेरिणः' इति वाक्यात् । न च सुरस्य जलद्यीपात्मकस्यारित्वसमकालिकावाविमीवितरोमावाविति शक्ष्मम् । नारायणत्वेनात्मतः आविमीवितरोमावाविति श्चृत्वे सुरवेरित्यसमकालिकत्वस्याविभीवितरोमावयित ग्राप्यम् । स्वात् । स्वात् जाविमीवितरोमावाविति श्चृतेश्च सुरवेरित्वसमकालिकत्वस्याविभीवितरोमावयोः पौराणत्वात्। स्वमान्तं जागरितान्तं चेत्यादि कृष्णावतारे 'लोकवृत्त छोलकैवन्यम्'इति सुनात् । इहेति इहं लोके कृष्णावतारे । असुत्र परमहाणि । नानादर्शने स्वगतद्वतापित्रतः साथनै राजसतामसज्ञाने निहस्य सात्विकं ज्ञानं संगा्य नानादृष्टिनिवर्तनीया तदुक्तम्

'सर्वभूतेषु येनैकं भावमञ्ययमीक्षते ।

अविभक्तं विभक्तेषु तज्ज्ञानं सात्त्विकं स्मृतम्' ॥

इत्सेकादशस्कन्धे । अतो न जीवनस्ववादः । एवं विषयनिर्देशविरोधादित्सर्थः । कि च अन्ध-जीवनश्र एकः अनुवादकं तु दशन्तदार्शन्तिकयोभिन्नं तत्र यदि दशन्तेऽनुवादकं वाक्यं सात् तदा दार्शन्तिकेषि वदेत् तदेव तु न दशन्तीयानुवादकवाक्यसः त्वर्थान्तरादिदं वाक्यं जीवन्नश्रे मृत्युना 'अन्यं वरं निषकेतो वृणीष्य' इत्युक्तौ निषकेताः

'यस्मिन्निदं विचिकित्सन्ति मृत्यो यत्सांपराये महति त्रृहि नस्तत् । योयं वरो गृढमनुत्रविष्टो नान्यं वरं तस्मान्नचिकेता नृणीते'॥

इलाह । अत्र तस्मादिलस्य यस्मिन्निल्यादिनान्दितद्वितीयप्रश्नार्थादिल्यं अनुवादः स्यात्र त्वेवं न्यूनताल्यनिग्रहस्थानापतः । न हि न्रह्य जीवस्थात्ममात्रं 'अधिकं तु भेदिनिर्देशात्' इति सुत्रात् किं तु तसादिलस्य श्रीतपदस्थोक्तोमयार्थिद्वितीयपद्यः मह्यण इत्यर्थः । अतोनानुवादस्यं ग्रङ्गमित्यर्थः । न पात्र पतुर्यो वरस्तस्य समाप्तत्वात् निषकेता नामा अप्ति प्रसिद्धौ अतोन्यं वरं निषकेतो नृणीव्य इत्यन्तं परमवर्त्ताण्यकस्तृतीयो मह्यप्रश्च इति । एवं तृतीये प्रश्ने समार्थिते देवैरात्रापीलस्य प्रथम् यहीसमारिपर्यन्तस्योत्तरत्वमा प्रश्नात् स्वात्र स्वयस्य अभन्यप्रश्नेति । वेयं प्रेत इत्यस्य प्रश्नस्य उद्यत्तं तस्य देविपाणीत्यास्य 'निषकेता गृणीते' इति प्रयम्पतिति । वेयं प्रेत इत्यस्य प्रश्नस्य प्रश्नस्य प्रमापाविद्वित्र प्रात्माविति पाठः । तत्त्वृत्वति मह्यप्रश्चारपूर्वे अभ्यस्य प्रयमवहीसमात्यन्तस्य अभ्यस्य अप्रमन्यक्रेस्य इत्यादिग्रन्यस्य द्वितीयवहीस्यस्य 'न सार्ताया' इति वाक्यारपूर्वेस्य । तद्यन्तत्तस्य द्वितीयवहीस्यस्य 'न सार्ताया'

'न सांपरायः प्रतिमाति वाठं प्रमाद्यन्तं वित्तमोद्देन मूडम् ।

वयं वा टोको नास्ति पर इति मानी पुनःपुनर्वश्रमापद्यते में' ॥ इति वाक्ये । स्वयद्गेति मृत्युवशनत्वोत्तमा । ताहद्गोति परटोकासत्वमानिनोपि । अस्ति 'अस्तिसेके नापमस्तिति चैके' इसनयोरस्तियोधनपक्षस्यात्रापि सत्त्वात् । यद्धर्मप्रकारकयद्विपयकप्रश्च-स्तदर्माविष्ण्यतदुरस्यकपुत्तसिति नियमस्य को पटः कम्युगीवादिमान् पट इत्यादिषु दर्शनादस्ति-

#### भाष्यप्रकाताः ।

नच तदग्रिमप्रन्थनैयर्थ्य श्रङ्काम् । उत्तमाधिकारदर्शनेनाधिकप्रश्लोदयार्थमेव तदुक्या अवैयर्थ्यात् । तत एव श्रेयःप्रेयसोर्विद्याविद्ययोथ कथनमपि युज्यते । अतः 'तं दुर्दर्शम्' इति वाक्यद्वयान्त-

# रहिमः ।

घटितजीवप्रथस्यास्तिवोधकस्यासंपराय इति वानयसोत्तरत्वादिति । तद्यिमेति न संपराये-तिवानयाप्रिमस्य 'श्रवणायापि चहुमियों न रुम्यः' इत्यादिजीवनिरूपकप्रन्यस्य वैयर्ध्यम् । उत्तरमेति यस्मित्रिदमिति वानयेन कामाप्रठोमाद्धतमाधिकारदर्शनेन त्वादङ् नो मृवात्रचिकतः प्रधा' इति प्रथमग्रंसया चोत्तमाधिकारदर्शनेन । अधिकेति मध्यप्रश्लोदयार्थम् । तद्धत्तयेति तद्ग्रिमप्रन्योत्तया हेतोः । तत्त इति अधिकप्रश्लोदयार्थस्यादेव

'अन्यन्द्रेयो अन्यद्वतेव प्रेयस्ते उमे नानार्थे प्रश्नं सिनीते ।
तयोः श्रेयआददानस्य साधु भवति द्वीयतेषीय उ प्रेयो वृणीते ॥
श्रेयश्च प्रेयथ भवुष्यमेतस्तौ संपरीख विविनक्ति धीरः ।
श्रेयो हि धीरो अभिप्रेयसो वृणीते प्रेयो मन्दो योगक्षेमाद वृणीते ॥
सत्त्वं प्रियान् प्रियस्पाध कामान् अभिष्यायत्रचिकतोऽत्यसाक्षीः ।
नैतां स्तिं वित्तमयीमवासो यसां मञ्जन्ति वहवो मनुष्याः'॥

इति श्रेयाश्रेयसोः । सिनीत इति छान्दसत्वादेकवचनं वप्तीत इत्यर्थः । ना इत इति छेदः । एत इत्यत्र प्राप्तुतः । तो संपरीत्य मनसालोच्य विविनक्ति पृथक्वतीत ग्रुस्टापवस् । अपिश्रेयसे इति अभिश्रेयो विहाय । श्रेयः पञ्चपुत्रादिलक्षणस् । योगक्षेमात् योगक्षेमनिमित्तस् । स्तिमिति गतिस् । अतस्त्वं नचिकेतः श्रेय आददान इति भावः । चिचेति उक्तश्चलम् एव

तः अप आर्यान कार्य नारा न स्थापित व्यावस्था वर्षात्वा । 'दूरमेते निपरीते निषुची अविद्या या च विद्यति ज्ञाता । विद्यामीप्पितं नाचिकेतसं मन्ये न त्वा कामा यहवो ठोळुपन्तः ॥ 'अविद्यायामन्तरे वर्तमानाः खयं धीराः पण्डितंसन्यमानाः । दन्द्रस्थामाणाः परियन्ति मुद्धाः अन्येनैव नीयमाना यथान्याः' ॥

इसनेन विद्याविद्याः दूरं महतान्तरेण एते श्रेयःश्रेयती । विपूची इति । ध्वन गतौ भ्वा. था. से. ध्वनते इत् संप्रसारणं नावागतिभिक्षक्ते संसारमोश्रदेद्वाचेन एका विपूचिरविद्या या । सोर्याच् । अपरा विपूचिरविद्या इति ज्ञाता भवेत् । विद्या अमीर्प्सिता यस्य । दन्द्रेति द्रम गतौ भ्वादिः क्षा. से. यङ् दन्द्रम्यने दन्द्रम्यमाना, ग्रानच्, अनि सुक् । पुत्रयुतः कामकामा गम्यन्ते वागस्यन्ते चेलक्षेः । परियन्तीति परितो गच्छिन श्रेयःप्रसप्तिविद्याविद्यभोक्ष क्षत्रममं कृतमस्याधिकप्रश्रोदयापृत्यं इत्रयस्य प्रयोजनस्यव्यवस्य । त्रच प्रयम्पत्रम्य । वत्र क्षत्रमस्य । वत्र क्षत्रमस्य । वत्र त्रम्यस्य कारणत्वमप्रापि कथनरसामिनिवेशः कारणमिति क्षेत्रमे । त्रच त्र प्रमस्य निचकेतीनिष्ठतं कथनः
स्वाभिनिवेशस्य स्व्युनिष्ठत्वमिति । व्यधिकरणं फर्ड केनचिरसंवन्येन समानाधिकरणम् । अत्र दृति
पतावतो अन्यस्योक्तसंगतिकत्वाद्ये वीवप्रश्रासंगतत्वाच । वाक्येति । वाक्यद्रममे वक्तव्यम् ।

विद्यामीिसतं निकेतसं मन्ये न त्वा कामा बहवो होलुपन्ते ।

भाष्यप्रकाशः ।

संदर्भ एव तृतीयवरप्राप्तस्य द्वितीयप्रश्नस्य दृदेः 'अन्यत्र घर्मात्' इत्यनेनोक्तस्य प्रश्नस्य तृतीयत्वं प्रसादहेतुकत्वं च मन्तव्यम् । नच प्रसङ्गाभावः श्रङ्काः । जीवप्रश्नप्रत्युत्तरोपसंहारस्ये दुर्दश्चे-वाक्योत्तरम् ।

'एतच्छुत्वा संपरिगृह्य मत्वीः प्रगृह्य धर्म्यमणुमेतमाप्य । स मोदते मोदनीयं हि रुब्धा विष्टतं सब् नचिकेतसं मन्ये' ॥

इत्यसिन् वाक्ये, एतर्व्यवाक्योक्तं, देवं व्यवहतीरं जीवमाचार्यमुखाच्छुत्वा संपरिगृष्ठ सम्पगात्मत्वेनोपादाय मत्यः श्वरीरद्वयव्यतिरिक्तत्वज्ञानेन हर्पशोकश्चन्योऽपि, वेऽन्येऽरिव-न्दाक्षेतिवाक्योक्तन्यायान्मरणधर्मेव सन् प्रगृष्ठ धर्म्य, 'न हि सुविज्ञेयमणुरेप धर्मः' हत्यु-पक्रमवाक्ये धर्मत्वेनोक्तो यो जीवस्तस्मादनमेतं सन्तर्यः

वाक्यद्वयाधे नृतीयः प्रश्नः । तृतीयत्वमिति प्रश्नत्रये श्रुत्यमिताय उक्तः । तेन त्रयाणामेवेत्येवकारः सीत्रः समर्थितः । प्रसादेति प्रसादो वरद्वारा हेतुर्यसः । न च सृत्युनाऽन्यं वरं नचिकेतो वृणीष्वेति प्रोक्ते वाक्ये प्रसादो न वर इति शङ्काम् । श्रुत्याघे यस्मिन्निदमिति वाक्ये गृहवरस्य नचिकेतस उक्तत्वात् । एवं चात्रापि प्रसादो वरः प्रश्न उत्तरं च । प्रसङ्गेति । तृतीयप्रश्ने संगत्यभावः । हुदैर्वाति

'तं दुर्दर्श गृहमनुप्रविष्टं गुहाहितं गहरेष्टं पुराणम् । अध्यात्मयोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरो हर्पशोकौ जहाति' ॥

्रित वाक्यम् । गहरमनेकार्थसंकटम् । तत्र तिष्ठतीति गहरेष्ठम् । अधीति आत्मनीत्सस्यात्मं अव्ययीमावः, तत्संयन्वियोगः । जीवमिति जीवनश्रोत्तराभ्याम् । वारीरेत्सच्यात्मयोगाधिगमेनेत्ससा-वित्रायः । येन्य इति ।

> 'येऽन्येरविन्दाक्षविमुक्तिमानिन-स्त्वय्यक्तमावादविग्रुद्धग्रुद्धगः । आरुह्य कुन्छ्रेण प्रं पदं ततः पतन्स्ययोऽनादतग्रुप्मदङ्खयः' ॥

अयं न्यायः प्राप्तसांस्यस्यामर्श्यते मर्त्वपदोषपादनाय तस्मान्मरणधर्मेस्त्र हेतुः । यद्यप्यास्वर्यप्राप्तिविकस्त्रवाणि स्रत्योः स्क्ष्मदेहीयोऽत्यन्तविस्मरणस्त्रो जीवस्यास्त्येव पतन्त्यध इति
वचनात् । इत्युपेति जीवप्रश्चान्तसुत्ररोपक्रमवाक्ये 'देवरवाणि विचिकित्सितं प्रुपा निहं सुविज्ञेयमण्डोप पर्मः' इतिवाक्यस् । धर्मन्त्येनेति तथाच धर्म्यमित्तत्र धर्म धर्मत्वमर्हतीति धर्मः । वैदिक्तप्रक्रियास्त्रेन 'छन्दिस् व' इति स्चेण यत् । तथाच वृतिः 'प्रातिपदिकमात्रात्तदर्दतीति पत्' इति ।
धर्मित्यः पर्मस्त मावप्रधाननिद्रायात्त्या 'धर्मपय्यन्यायात्त्रपते' इति स्वेण यत्ताहुः तस्मादिति । पर्मस्त मावप्रधाननिद्रायात्त्या 'धर्मपय्यन्याया समाने चृत्रे परिपस्त्रजाते' इति श्वतिः
पर्म्यः प्रग्रहेतिस्त्रपते सुपर्णं 'हा सुपर्णो समुना सत्त्याया समाने चृत्रेच परिपस्त्रजाते' इति श्वतिः
पर्मः प्रग्रहेतिस्तात्त्रिः । इद्सेव धर्मत्वमर्दतीति धर्मम् । इद्सेव धर्मेण प्राप्यं धर्मः 'नीवयोपर्मविष्युरुष्ट्यीतातुरुम्पत्तित्त्रस्त्रपत्त्रस्तित्व । धर्मः प्रदृष्टित स्वित्यः प्रया स्वार्यतिति वत् । धर्मः प्रदृष्टिति स्वत्य । अप्तः स्वत्य स्वत्यायत्त्रस्ताः । अप्तः स्वत्यायत्त्रस्तिः । पत्त्रस्तायत्त्रस्तिः स्वत्यः । अप्तः जीवमस्त्रस्तिः स्वत्यः । अप्तः जीवमस्त्रस्तिः स्वत्य । अप्तः जीवमस्त्रस्तिः स्वतः । अप्तः जीवमस्त्रस्तिः स्वतः । अप्तः जीवमस्त्रस्तिः । पत्तः जीवमस्त्रस्तिः स्वतः । अप्तः जीवमस्त्रस्तिः स्वतः । अप्तः जीवमस्त्रस्तिः स्वतः । अप्तः जीवमस्ति। । एतं जीवमस्त्रस्तिः यात्रस्तिः यत्त्वास्त्रस्तिः यत्ति । एतं जीवमस्त्रस्तिः प्रतः प्रति । यत्तः स्वत्यत्ति यात्रस्तिः स्वत्यान्तिः । एतं जीवमस्त्रस्तायः प्रतः प्रत्येन स्वत्यत्वस्तिः । स्वतः स्वत्यत्वस्तान्तिः । पत्तः जीवमस्ति। स्वतः स्वत्यत्वस्ति। स्वतः स्वत्यत्वस्तान्यस्ति। स्वत्यस्ति। स्वत्यस्ति। स्वत्यस्ति। स्वत्यस्ति। स्वत्यस्ति स्वत्यस्ति। स्व

उत्तरम । एवमग्रिजीवग्रह्मणां प्रश्नोत्तराणि । तत्र यदि साङ्क्षमतं निरूपणीयम् . 'इन्द्रियेभ्यः' इत्यादि स्यात् तदा चतुर्थत्याप्युपन्यासः स्यात् । उपन्यासे हेतः प्रथः। अत एव प्रशादचनम् । तस्य प्रकतेऽभावादसादस्तरीत्वा चीकोव क्रान्तर-णानीति सिद्धम । उत्तरप्रश्नभावार्थं चकारः ॥ ६ ॥

सः. जीवं ज्ञात्वा विद्वान, मोदनीयं सर्वेथालम्बनेन प्रसादनीयं ब्रह्म लब्ध्वा प्राप्य मोदते । एप होवानन्दयातीति श्रतेः । मोदते हि यतो हेतोरतो नचिकेतसं त्वामधिकारिणं प्रति सद्य महन-भतं ब्रह्म विद्यतमपादतद्वारं मन्य इति कथनेन ब्रह्मणः स्मारणात् । नच पश्चमब्छीस्यस्य, यथा च मरणं प्राप्येति सार्द्धवाक्यस्थोत्तरत्वं शङ्क्यम् । व्यवहितत्वात । हन्त इदं प्रवक्ष्यामि गृह्यं ब्रह्म सना-तनमिति प्रतिज्ञानन्तरपठितत्वेन तह्मीलागेघनार्थत्वावगमाच । नचात्र लीलाङीकारे मानाभावः शक्यः । य एप सप्तेषु जागर्तीत्यारम्य वछीसमाप्तिलीलाकथनदर्शनेनापि तथावसायादिति ।

रिमः ।

मपि । स इति मर्लः देहद्वयविशिष्टः, जीवमणुमक्षरांशमिति न कर्मकर्तविरोधः । सदनेति अक्षरम् । अपेति नाष्ट्रो मृयादिति सुबोधिन्या महाप्रच्छकः सत्तुत्तरं धारयिष्यति चेति । स्मरणेति तथा च स्पृतस्य ब्रह्मश्रस्योपेक्षानईत्वात् जीवप्रश्रोत्तरेण ब्रह्मप्रश्रस्य प्रसङ्गसंगतिरिति न प्रसङ्गामानः शङ्काः । नन देवैरत्रापीत्यस्य उत्तरत्वं भाष्य उक्तं तत्र संभवति देवैरपि संदिग्धमत्र यत उपसंहारेषि 'यस्मिन्निटं विचिकित्सन्ति' इति संदेहः श्रत्योक्तः । अत एवान्यं वरं नचिकेतो वृणीष्वेति मृत्युनोक्तम् । संदिग्धसान्रत्तरत्वात् । अत्र प्रयमवछी समाप्ता । ततो हि ॐ मन्यच्छ्रेय इलादीनामधिकप्रश्लोदयार्थत्वं अवणायापीलादिना पुनर्जीवनिरूपणं तत्राप्याश्रयों वक्ता क्रश्लोस रुव्धेति अस जीवस वक्ताश्चर्यः न नरेणावरप्रोक्त एप सविज्ञेयो बहुधा चिन्त्यमान इति च एप जीवः । अतः संदिग्धस्यानुत्तरत्वम् । उत्तरसमाप्तिकायां तं दुर्दर्शमित्यादिवाक्यद्वयं तद्व्याकृतं तत्राध्यध्यातायोगाधिगमेन देवं जीवं मत्वेत्यध्यातमयोगाधिगमसाध्यावयोधकत्वेनाज्ञानकं ततो ब्रह्मप्रथः । अतः शंकरभाष्योक्तम

> 'हन्त त इदं वक्ष्यामि गृह्यं ब्रह्म सनातनम् । यथा च भरणं प्राप्यात्मा मवति गौतम' ॥ 'ग्रोनिमन्ये प्रपद्यन्ते शरीरत्वाय देहिनः ।

स्वाणुनन्येऽतु संयन्ति ययाकर्ग ययाश्चतम्'॥ इति व्यवद्वितमुक्तर्रामसाशक्का समादभुने चेति। व्यवति येयं प्रेते इति जीवप्रश्रस्य प्रथमवक्षीस्वत्वात्तया। यया प्रदुरे प्रदुरेऽसद्दोद्यारितानि पदानि न प्रमाणानि संनिध्यमावात्। तथात्र प्रश्लोत्तरप्रमाजनकम् त्तरमिति मावः । नत

'स्वार्थबोधे समाप्तानामङ्गाङ्गित्वाघपेक्षया ।

वाक्यानामकवाक्यत्वं पुनः संहत्य जायते' ॥ इति ।

पूर्वतद्वालक्षोत्तरमात्र मिन्यति चेत्रज्ञाहुः हुन्तिति । गुह्ममिति 'पूढ् व्रव्यणि वाष्ट्रपे' इति श्रीभागवतात् कृष्णावतारूपम् । तथा च जीवविषयत्वामावात् नाङ्गाङ्गित्वायपेवेति मावः । स्त्रीस्त्रात्रथनेति 'श्रोतव्यविषयत्वेन सीटा दश्विषा यतः' इति द्वितीयस्कम्पसुयोधिनीकारिकाती दश्विषठीठास् प्रथमम् ।

# रडिमः ।

'यथा हि मरणं प्राप्यारमा भवति गोतम । योनिमन्ये प्रपद्यन्ते शरीरत्वाय देहिनः । स्थाणमन्येऽनुसंयन्ति यथाकमे यथाश्रतम'।

मरणं प्राणत्यागं जीवीयं प्राप्य त्यक्ताः प्राणा भगवत्समीपं गच्छन्ति स आत्मा आध्या-लिकादिशितयविदाश्रयो भवति आत्मावतारादिरि । छोकवत् छीठाकैवल्यमिति स्त्रानुसरणात् । धीरविषय उक्तः । अधीरविषयमाह योनिर्मित 'योनेः शरीरम्' इति स्त्रात् । स्वाणुमन्ये । श्रुतं गुर्वोदिमुखद्वारा । प्रसङ्गागतान्यगतिसहितेश्वरिनर्याणस्य मुक्तिळीळात्वेषि शोकदत्वात्तदिहाय विसर्गळी-लामारम्याहः य एष्विति ।

य एप सप्तेष जागतिं कामं कामं प्रस्वो निर्मिमाणः ।

तदेवावकं तद्रह्म तदेवामृतमुच्यते ॥

अवकं ऋजः 'विसर्गः पौरुपः स्पृतः' इति वाक्यम् । अत्र स्वप्नसृष्टिनिर्मातृत्वं तच कर्तृत्वमात्रं नामिन्ननिमित्तोपादानत्वरूपमिति न संध्याधिकरणभाष्यविरोधः 'यस्मिन् लोकाः श्रिताः सर्वे तदुनात्मेति कश्यन एतद्वैतत्' इति श्रुतिरत्र अत्मेति अत्मन्तमेति तद्वद्ध 'ॐतरसदिति निर्देशो ब्रह्मणस्त्रिविधः स्मृतः' इति अत्र लोकधारकत्वादाश्रयलीला कृष्णाश्रयनामाश्रयः ।

'अग्निर्थयैको भवनं त्रविष्टो रूपं रूपं त्रतिरूपो बमूव । एकस्तथा सर्वमृतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रतिरूपो चहिश्च' ॥

वासुर्थयैक इति वाक्यं पूर्ववत् । अत्र धर्मिणोऽसाधारणधर्मेण व्यापकत्वेन रूपनामनिर्वाह-कत्वलीला तत्त्वादिरूपनामनिर्वाहकत्वेन सर्गलीला । महत्तत्त्वाहंकारादीनि नामानि 'श्रीचः प्राञ्जलयः' इति वाक्यात् रूपाणि ।

'सर्यो यथा सर्वलोकस चक्षुर्न लिप्यते चाक्षुपैर्वाह्यदोपैः । एकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा न ठिप्यते छोकदुःखेन वाद्यः'।।

इलत्र ठोकदःखासंग्रष्टत्वीत्तया जगद्धापारवर्जं 'सर्वरसः' इति श्रुतेः सर्वरसठीला विसर्गलीला । मकानुरोधिनी ठीठां विसर्गरूपामाह ।

'एको नशी सर्वभूतान्तरात्मा एकं रूपं बहुधा यः करोति ।

तमात्मस्यं येड्ड पश्यन्ति धीरास्तेषां सुखं शायतं नेतरेपाम्' ॥ इति ।

अत्रैकरूपस बहुपाकरणं मक्तानुरोघात् यद्यद्भियेति वाक्यात् । आत्मस्यं श्रुतिस्रं 'तस्मान्न-मिन्ना एतास्ता आमिर्मिन्नो न वै विसुः' इति कृष्णोपनिपच्छुतेः मनःस्यं वा 'स मानसीन आत्मा जनानां सर्वात्मा' इति श्रुतेः । फलदातृत्वरूपां स्थानादिलीलामाह 'निस्यो निस्यानां चेतनश्रेतनाना-मेको पहुनां यो विद्धाति कामान् तमात्मस्यम्' इति पूर्ववत् । सुखस्याने शान्तिः फठमत उपपत्तिस्ति स्वात्

'तदेतदिति मन्यन्ते निर्देश्यं परमं सुखम् ।

क्यं तु तदिजानीयात् किसतो माति वा न वा' ॥

तद्रह्म एतरप्रत्यक्षं समीपतरं मन्यन्ते जानन्ति अवगोधयन्ति वा निवृत्तेपणा ब्राह्मणादयः तसुखं क्यं केन प्रकारेण जानीयामइं निचकेताः । विजानीयात् यः कीषि । किमुतेति नातिशये

# रहिमः ।

आङ्क्तेः, न विकल्पे, वाकारोक्तेः । अतः प्रश्ने आसमन्ताद्वाति न वेति प्रश्नः । मासाद्वारा दीप्यते इरसुचरमाह 'न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतोयमग्निः ।

तमेव भान्तमनुभाति सर्वे तस्य मासा सर्विमदं विमाति' ॥ इति ।

'अनुकृतेस्तस्य च' इत्यत्र व्याकृता पञ्चमवृत्तीस्या ठीठा । एवमा वृत्तीसमापि क्रीत्या-कथनदर्शनेनेसर्थः । अप्रेतनवह्यर्थः कथ्यते प्रसङ्गात् । 'अत एव च नित्यत्वम्' इति सूत्रमाण्ये वेदस्यार्थतीत्यं शन्दनस्वेदपुरुपशन्दवान्यरवमुक्तं तदाहः ऊर्ध्वमूल इति इयं विसर्गहरूपेण लीला 'तस्माद्विराडजायत विराजो अधिपरुषः' इत्यक्तवा किंचिद्रन्यदक्तवोच्यते 'तस्माद्य-ज्ञात्सर्वहुतः ऋषः सामानि जिज्ञिरे छन्दाश्रीस जिज्ञिरे तस्माद् यञ्चस्तसादजायत' इति श्रुतेः । 'ऊर्ष्वमूलोऽवाकुञ्चाख एपोऽश्रत्यः सनातनः । तदेव शुक्तं तद्रख तदेवासृतसुच्यते' 'तिसिक्षोकाः श्रिताः सर्वे तद्वनात्मेति कथन एतद्वेतत्' इति श्रुतिः । अत्र पक्षिष्ट्यमष्ट्रक्षेषु वृक्षत्वेन वेदोऽवर्णि । नन वृक्षे लोकानां श्रितत्वं वाधितमिति चेन्न ऊर्ध्वमलं तदिष्णोः परमं पदमस्य स्वर्गनरक्षतिर्यगादि-ज्ञाखाभिरवाकशात्वः अश्वत्थः अश्वत्थं जलमस्यास्ति 'अर्शुआयच् ' 'आपः प्रजाहितं ज्ञान्तं अश्वत्थं पवनं जिवस' इति केशरमालाकोश इति व्याख्यासभायां भाजुदीक्षितः । यदा अश्वस्तिष्ठत्यस्मिन्निः त्यश्वरथः स्रोकास्त्वश्चे तिप्रन्ति अस्मिस्त्वश्वस्तिप्रतीति अश्चो रूपं फ्रत्या यदश्वरथे तिप्रते इति अश्वशब्दो योगरूढः 'विचारो योगरूढितः' इति पूर्वभीनांसाकारिकायाः । तथा च व्यापकोश्वनामा पदार्थः कल्की अवतारः । अवतारस्वाद्वयापकः । रूपं प्रत्यक्षाश्वत्यरूपम् । तिष्ठत इति उपग्रहन्यत्ययः । परसीपदी आत्मनेपदी उपग्रहः । सनातनी निलः । तथा च वेदतरोः शन्दात्मकत्वमर्थतरोत्वतारा-त्मकत्वमतीत्र शकत्वादि विदधौ श्रुतिः तदेव शक्तमिति । शक् गमने भ्वा. प. से. गतमित्यर्थः कियेति यावत् वेदार्थयोरभेदात् । तद्वद्वेति अवतारावतारिणोरभेदात् । एतदम्रुतमिति तस्मिछोकाः श्रिताः सर्वे । अत्यन्तं नेति प्राप्नोतीत्यर्थात् । अग्रे भगवतो मारणळीळार्थमारकं रूपं भगवत आह यदिदं किं चेति । कम्पनादिखधिकरणे चिन्तिता । इयं ठीठा स्थानठीठा । पुनः स्थानठीठामाह ।

'भयादस्याधिस्तपति भयात्तपति सुर्यः। भयादिन्द्रश्च वायुश्च मृत्यभीवति पञ्चमः'॥

इति । स्पष्टम् । यथा वजोवतकां खामिनं इद्वाऽभिम्रुखीकृतः भृता नियमेन तच्छासने प्रवर्तन्ते तथेमाः प्रचा इति खानलीला । प्रवेषाक्ये फलमुक्तं य एतद्विदुरमृतास्ते मवन्तीति द्वितीयन् अत्यक्तस्थानलीला ज्ञानफलमाह ।

> 'इह चेदशकद्बोद्धं प्राक् शरीरस्य विस्तसः । ततः स्वर्गेषु छोकेषु शरीरत्वाय कल्पते' ॥

इति । खानलीलं वोडुमशकत् शकोति काळन्यत्यः । शरीरत्य विस्तसः पतनात् ,शक् । किपिद्धिस्तसः इत्यत्र विश्वन इति पाठः । श्रम धातुः खेदतपसोः दि, प. से. । वोडुमित्युक्ते खान्-लीलाबोधे वैजालौत्कळवेजात्येमाह ययाद्ये तथात्मनि यया खप्ते तया पिनुलोके ययान्य परीन दहरी तथा गन्धर्वलोके छायात्तपी बद्धलोके इति । आदर्गे प्रतिपिम्यमृतकार्येश्वरं पर्यति तथात्मनि चुद्धौ मनिस वा 'स मानसीन आत्मा जनानाम्' इति श्रुतेः। परयति यथा च दर्गे चन्द्रसुर्ययोः संगमे यथा

<sup>1,</sup> वैवाखात्। २, वैवाखात्।

# रटियः ।

चावलोकनात्मके दर्शे विषयत्नेन पश्यति तथा आत्मनि मनसीति पूर्ववत् 'दर्शस्तु संगमे चन्द्रसूर्य-योरवलोकने' इति विश्वः । चन्द्रसूर्ययोरवलोकने इत्यन्वये सूर्यत्वेन चन्द्रत्वेन पश्यतीत्ययः। यथा स्त्रमें जीवस्य मायिकमोगस्त्रया पितृङोककामस्य पितृङोके उपस्थिते मायिकमोगः यथाप्स परिदृद्धे परिदृद्धते एकोपि बहुत्वेन इव तद्वत् । तथा तेन प्रकारणैको बहुत्वेन परिदृद्धते कायानपर्योगिनात्यन्तविलक्षणौ महालोके । शोकाभावफलार्थमाह ।

'इन्द्रियाणां पृथग्भावसदयास्तमयो च यत । प्रयात्तवमानानां मत्वा धीरो न शोचिति'॥

इति । युक्तो हि इन्द्रियाणां पृथगुत्पन्नानां पृथग्भावं मत्वा ज्ञात्वा न शोचति । अयमपि भेदो निरध्यस्तदेहेन्द्रियकेषु । मक्तिज्ञानमार्गयोः निरध्यस्तदेहेन्द्रियकेषु भेदावाह निरध्यस्तेन्द्रियो भक्तश्चेदिन्द्रियाणामुदयः निरध्यस्तेन्द्रियैरेव कर्मकरणसंभवात् । ज्ञानी चेदिन्द्रियाणामस्तमावः । इन्द्रियत्वेनाज्ञानमात्मत्वेन ज्ञानम् । 'आरमेति तुपगच्छन्ति प्राहयन्ति च' इति फठाध्यायसत्रात मुक्तस्यामृतत्वं फलमाह इन्द्रियेभ्य इति ।

'इन्द्रियेम्यः परं मनो मनसः सत्वमत्तमम् । सत्त्वादिष महानात्मा महतोऽन्यक्तमुत्तमम् । अन्यक्तात्परः पुरुषो न्यापकोऽलिङ्ग एव च । यज्ज्ञात्वा मुच्यते जन्तुरमृतत्वं च गच्छति' ॥ इति ।

परत्वमिन्द्रियनायकत्वात् 'मनसैवानुद्रष्टव्यः' इति करणत्वाच । उत्तमत्वं ज्ञानजनकत्वा-द्विष्णुत्वोपपादकत्वाच । अपि न द्वातीत्यिध घोः किः आधेयो जीवः आत्मा अस्य सत्त्वाद्विष्णुत्वा-पादकादुत्तमत्वं कथमित्यत आह् महानिति । अपरिन्छिन्नपरिमाणवान् मुक्त इति यावत् । तथा च निर्गुणत्वादुत्तमत्वमधिकत्वं वा कवर्णठोपात् । अव्यक्तमक्षरम् । अठिङ्ग इति ठिङ्गयते गम्यते येन ' तत्त्रयोक्तं चिह्नं तदविद्यमानमसेत्यितिङ्गः । चिह्नादीनां विद्यमानत्वाहिङ्गः हिगि गतौ भ्वा. प. से. ।

'नवाम्बुदानीकमनोहराय प्रफुहराजीवविद्योचनाय । वेणुखनामोदितगोकुठाय नमोस्तु गोपीजनवछमाय'॥ इति ।

गोपीजनवलमाष्ट्रकोक्तानि चिह्नानि गम्यन्ते येन स आत्मा ठिङ्गः तज्ज्ञात्वेत्यकं तत्र करणाकाङ्कायामाह ।

> 'न संदेशे तिष्ठति रूपमस्य न चक्षपा पश्यति कश्चनैनम् । हृदा मनीपा मनसाभिकृषो य एतिहृदुरमृतास्ते भवन्ति' ॥ इति ।

संदेशे सम्यन्ज्ञानाय रूपं तिष्ठति । द्रन्यचाक्षुपं प्रत्युद्भृतरूपस्य कारणत्वेन कथं तत्पस्यति । उच्यते । इदा मनसा । मनीइ मनसः संकल्पादिरूपसंष्टं नियन्तृत्वेनेति मनीइ श्रद्धिस्त्या मनसा विभितः कुष्ठम् । सुपां सुः मनसामिकुषः । एतद्विशेपणं रामतापिनीये 'उपासकानां कार्यार्थे ब्रह्मणो रूपकल्पना' इति । स मानसीन आत्मा जनानामिति मनसा । नतु मनोप्राद्यत्वापितः आत्मा 'मचयाहमेक्या ब्राह्म' इति वाक्याद्धक्तिमात्रब्राह्म इति चेत्र । मनसामिक्क्षपदेन मनसामिकत्यन-विषय उच्यतेऽत्र मनसा कल्पनं 'मिकिरहस्यमञनं तदिहामुत्र फलमोगनेराश्येनामुप्यिन् मनःकल्पनः

१. वेबालाइ। २. वेबालाइ।

#### रहिमः।

मेतदेव च नैःकर्पम्' इति गोपाठतापिनीयश्चस्युक्तमनसः कल्पनरूपं गृह्यते इति मनसा कल्पनं मनः-कल्पनमिति विगृह्य समासस्यापि संभवात् तथा च मनःकल्पनेन मक्तिरूपेण प्राह्यः, हृदा मनीपा च सहकारिकारणात्रुगृह्यतिनेति करणशुक्तम् । 'भक्तया प्रसन्ने तु हरौ तं योगेनेव योजयेत्' इति सुषोधिन्या योगमाह ।

'यदा पश्चावतिष्ठन्ते झानानि मनसा सह । द्वद्धिश्च न विचेष्टति तामाहुः परमां गतिम्' ॥ 'तां योगमिति मन्यन्ते स्थिरामिन्द्रियधारणाम् । . . . . . . . . . अप्रमत्तस्तदा गवति योगो हि प्रभवाप्ययौ'॥

अवेति आत्मन्यविष्ठिन्ते निरोष्ठक्षणोक्तरिया । बुद्धिश्च खुट्यापारे न व्याप्रियते तो परमा गित फरुरूपां सेवामाद्वः । निरोष्ठीला इत्युक्तम् । अप्रमत्तस्तदा भवतीत्वुक्तया मन्यन्त इत्यव केथिदिति कर्तृवोधवात् विरलाः कर्तारः । अतः सकल्साधारणयोगमाद योग इति प्रभवस्त्यसादिति प्रभवः इति 'भवः प्रमवः' इत्यव व्याक्ततं मनोरामायां भद्दोजिदीक्षितेनात्रापि वोध्यम् । अपि अयः मक्षणि गमनं संयोगो भवत्येव हि निव्ययेन यतः सर्वोपि वद्ति गच्छतीत्यत्र गमनं उत्तरदेशसंयोगं करोतिति न च फलातुकूल्व्यापारो धात्त्वर्थं इति वाच्यम् मण्डनिमश्चरक्रमात्रस्य धात्त्रपादिक्तात्वरस्यामप्यययोगद्वशायां निर्णेण्ययः । मक्षयेकल्प्यत्वात् ता नाविद्विति वाक्यात् तथा चोभयोभक्तिक्ताधारण्योग्रैवजीवयोश्च प्रदृण-कारणामावाद्वपुरुन्यमाने न स्त एव जीवनद्वणी इति प्राप्त आह् । 'नैव वाचा न मनसा प्राप्तुं शक्यो न चक्षुणा ।

'नेव वाचा न मनसा प्राप्तुं शक्यो न चक्कुया । अस्तीति बुवतोन्यत्र क्यं तदुपठम्यते ॥ अस्तीत्येवोपठच्यव्यस्तस्वभावेन चोभयोः । अस्तीत्येवोपठच्यस्य तस्वभावः प्रसीदति'॥

इति नैव वागादिमिः प्राप्तं शक्ये यद्यपि तथापि योगकाले आत्मद्वयमस्तीत्येषापुरुष्यच्य आत्मा कस्मादस्त्रीति धुवतो अस्तिवादिन आगमार्थानुसारिणः श्रद्धपानादन्यत्र नास्तिकवादिनि विपरीतद्शिनि कयं तद् द्वयमुण्ठम्यते न कथंचनेत्वर्यः । तस्मादपोबासद्वादिपक्षमासुरमस्तीत्येवो-पुरुष्यद्या आत्मा तस्त्रभावेन तस्य आत्मा भावस्त्रत्यं तस्य भावः सत्ता तयोपुरुष्यव्या जीवात्मा तमान्युभयोजीवन्वज्ञाः। निर्वारणे पष्ठी । पूर्वमस्तीत्येवोपुरुष्यच्या । आत्मा प्रसीदिति तस्त्व-भावो जीवसस्ता प्रसीदिति योग ऐक्यान्न चकारप्रयोगः। अधुना जीवन्मुकिप्रकार उच्यते।

'यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येस्य हृदि श्विताः । अय मत्येऽमृतो भवति अत्र ब्रह्म समश्चते' ॥

इति स्पष्टम् । जीवन्युक्तिप्रकार एप सठिङ्गदेहस्य । 'यदा सर्वे प्रभिचन्ते हृदयसेह ग्रन्थयः । श्रय मर्सोऽष्टतो भवसेतावद्वशासनम्' ॥

इति । हृदयस्य ग्रन्थयो जिङ्गदेद्यासेषां भेदनेज्यतो भवति । इदेति पदादयमपि जीवन्युक्त-प्रकारी द्वितीयः । मुक्तिप्रकारमाद्द शतमिति स्पष्टम् ।

# रहिस: 1

'शतं चैका हृदयस्य नाड्यस्तासां मूर्धानमभिनिःसतैका । तयोर्ध्वमायन्नमृतत्वमेति विश्वइङन्या उत्क्रमणे भवन्ति' ॥

इति श्रतिः । सर्ववहयार्थोपसंहारार्थमाह ।

'अङ्गप्टमात्रः प्ररूपोन्तरात्मा सदा जनानां हृदये संनिविष्टः ।

तं स्वाच्छरीरात्प्रवहेन्मुखादिवेषीकां धेरेंण ।

तं विद्याच्छक्रमसतं तं विद्याच्छक्रमसतस्'॥ इति ।

मुखादिति श्रीभागवते स्पष्टम् । शुक्रमिति शच शोके भ्वा. प. से. शोचित ऋजेन्द्रेति रन् तमङ्गष्टमात्रं जीवसहितं शोचन्तं जीवं संचितकमसद्भावात् । अमृतमानन्दरूपमात्मानं विद्याज्ञानी-यात प्रनर्थचनं कर्ममार्गीयजीवाङ्कष्टमात्रयोः ग्रहणाय । भक्तिमार्गे त 'ततः संसारदःखस्य निवृत्तिर्वस-बोधनम्' इति न शोकान्वयः मनुष्यानधिकृत्येदं मृत्यूपाल्यानं प्रवृत्तम् । अतो मनुष्याणां हृदयस्था-क्रमात्रत्वाद्रक्षार्थमङ्गष्टमात्र उपसंहार उक्त इति 'शब्दादेव प्रमितः' इत्याधिकरणे उक्तम् । 'हृद्यपेक्ष-या त मनुष्याधिकारत्वात्' इतिसूत्रे मुक्तिप्रकारकथनानन्तरमङ्ग्रष्टमात्ररूपोक्तिजीवस्य मुक्तिदशायां महाा-विभीवेन विरुद्धधर्माश्रयत्वे फलिष्यतीति वेदान्ताधिकरणमालायामभिश्राय उक्तः । सोपि साकारस्या-नन्तमुर्तेरनेकास्त्रस्याग्रहणे वाधकामाव इत्यमित्रावेण । नचिकेत उपाख्यानावगतसाधनस्य फलमाह । मत्यप्रोक्ता नचिकेतोऽथ छन्ध्वा विद्यामेतां योगविधिं च फ़रस्नम् ।

व्यानममेव ॥ वरजोमूद्रिमृत्युरन्योप्येवं यो विदध्यान्ममेव ॥

श्रतेर्वचनान्सम् श्रतेरिव । अन्योर्थः । अन्योप्येवं यः सोध्यात्मविदेवेति । मनुष्याधिकारं ज्ञानकाण्डे निरूपयन्ती श्रुतिर्विभयांचकार निःश्वसितत्वेन वाद्यत्वात् । वाद्युः शब्दतामापद्यत इति । ततथ भयादिन्द्रश्च वासुश्रेति श्रुतेर्भयमस्याः सा श्रुतिराह स ह नाववत इति स आत्मा ह प्रसिद्धः नौ वक्तश्रोतारी अवत आमन्नणे छोट अधीष्टे वा, न प्रार्थने 'प्रार्थिते वा ततः किंस्यात् स्वाम्यभिप्राय-संश्यात' इति वाक्यात् । नतु ज्ञानकाण्डीयस्याधिकारात्प्रच्यावनेन भगवान् मारयेदिति चेत्तत्राह सह नी सुनक्त इति पाठयतु अन्यवहरतु वा। 'यस बद्धा च क्षत्रं च उमे भवत ओदनः मृत्युर्यसोपसेचनं क इत्था वेद यत्र सः' । सह वीर्य करवावहे वीर्य विद्याकृतं सामर्थ्यं तेन सह मानां करवावहे यथा न द्विष्यात् । तथा च तृतीयप्रश्लोत्तरे प्रधानीकृत्य शीर्थं करवावहे आवामिति मावः । तेजस्ति नावधीतमस्तु यया तेजस्ति नौ आवयोः वकुन्नोत्रोरधीतमस्तु मा विद्विपावहै मा निपेपे आत्मानं सर्वेप्रशास्तारं आवां मा विद्विपावहै इत्यर्थः । शान्तिः शान्तिः शान्तिरिति । नन् वीर्षे कृतेप्यपक्रमोपसंहारयोभेतुप्याधिकाराद्विद्याया ज्ञानकाण्डे कोपयोग इत्यत आह शान्तिरिति । शम उपशमे दि. प. से. शम आलोचने चु. बा. से. लोचूदर्शने चु. प. से. उपालोचनं विद्याया ञ्चानकाण्डीयमद्यञ्चाने कर्तव्यम् । मार्गत्रये शान्तित्रयम् । अन्यव्याख्याने शान्तिपदे योगरूख्यापतिः । वत्र वेदान्ते योगमात्रादरणादेवं व्याकृतमिति । प्रकृतमनुसर्यते तथाचसायादिति हीठात्वेन य एपु सुत्तेष्वित्यादिषु पदार्थेष्वङ्गीकारावसायात् । अतो देवैरत्रापि इत्यत्र उत्तरम् । प्रश्नोत्तरयोः समान-विषयत्वस को घटः कम्बुग्रीवादिमान् घट इत्यादिषु दर्शनादिति माष्यार्थः । तयाच व्युत्पत्तिः । संगतिः प्रन्य उक्ता। यद्धमेत्रकारकयद्विपिषणी निज्ञासा तद्धमीवच्छिन्नतदुदेश्यकं छक्षणादि-निरूपणिति नियमसास्योदाहरणं को घटः कम्युग्रीवादिमान् घटः इति । किंच माप्यं प्रति व्यीमि

#### भाष्यप्रकाशः ।

यत्तु परदानानुरोधेन मद्धानश्वस्य जीवप्रशान्तर्गतत्वं शंकराचाविरङ्गीकृतं तदसंगतम् । वनतृत्रसादस्यात्र प्रश्वकारणावद्रश्चेनात् । नच त्रीत् वरान् पृणीप्पेति वाक्यवाधापतिः । स्वत्ति मेञस्त्विति वाक्योक्तस्य स्वाविनाद्वार्यकत्ररत्रयस्य सौमनस्याप्रिजीवप्रकारम्यां च पृद्धां तद्भावात् । नच तृतीयप्रश्रस्य काल्पनिकत्वत् । वदिति शुलैव तिकारात् । नचाधिकयं दोषः । दोपत्वाभावस्योपपादितत्वात् । अतोऽस्य भिन्नप्रशात्वेऽपि कल्पनाया अभावेन, यथा वरव्यतिरेकेण प्रश्वकल्पनायामदोष एवं प्रश्नव्यतिरेकेण प्रधानोपन्यासकल्पनायामप्यदोष इति । साह्योक्तप्रतिवन्दरापि परिहाराद् व्यर्थ एव प्रष्टव्यमेदमनाहत्य,

# रहिमः

इत्यमित्रश्रीत्तरमक्तं तदपि शंकराचार्यैः 'लोकादिमसि तमवाच तस्मै' इति तदग्रिमवाक्यस्यो-त्तरत्वमुक्तं तन्निरसितुम् । न च 'श्रति श्रवीमि तदु मे नियोध खर्ग्यमास निचकेतः प्रजानन्' इत्यस्य प्रतिज्ञायचनत्वात तदेवोत्तरमिति शङ्क्यम् । 'अनन्तलोकाधिमयो प्रतिष्ठां विद्धि खमेतं निहितं गहा-याम्' इत्युत्तरार्धेनासैनोत्तरत्वात् । यदि 'न जायते म्रियते वा निपश्चित्' इति नृतीयप्रश्लोत्तरमुक्तं तस्यात्राभित्रायाभावाददर्शनाच 'सर्वे वेदा' इत्येवोत्तरम् । चरदानेति न वयमिह वरदानव्यति-रेकेण प्रश्नं कंचित्करपयामी वाक्योपक्रमसामर्थ्यात । वरदानीपक्रमा हि मृत्यनचिकेतःसंवादरूपा वाक्यशवृतिरासमाप्तेः कठवछीनां रुक्ष्यते । सृत्युः किल नचिकेतसे पित्रौ प्रहिताय श्रीन् चरान् ददौ । नचिकेताः किल तेषां प्रयमेन चरेण पितुः सौमनस्यं वन्ने, द्वितीयेनाग्निवद्यां, तृतीयेनात्मिवद्यां 'येयं प्रेते' इति 'वराणामेप वरस्तृतीयः' इति लिङ्गात् । तत्र यदि 'अन्यत्र धर्मात्' इत्यपूर्वोयमन्यः प्रश्न उत्थाप्यते ततो वरन्यतिरेकेणापि प्रश्नकल्पनाद्राक्यं चाध्येतेति माध्येण यत्त्वत्याद्रिः । प्रश्नेति वरप्रदानदारा प्रश्नकारणता । स्वस्तीति । मे नचिकेतमे । स्वेति नकिचेतोऽविनाञार्थकवरत्रयस्य । लदभाचादिति तथा च वरप्रदानव्यितरेकेण प्रशाङ्गीकारः श्रुति विरुगद्धीति श्रुत्यन्तरोक्तवरो-द्धीकृत इति भावः । भाष्योगपादने समाहितमपि काल्पनिकत्वं मतान्तरे प्रश्रद्धयसीवयसाधनप्रयासस्य क्षाहुत २ ता नाया । नायापाय प्रभाविषाय अस्पायाय नायाया व्यवस्थित वावस्थित विद्यापाय विद्याप विद्यापाय विद्यापाय विद्यापाय विद्यापाय विद्यापाय विद्यापाय विद्यापाय विद प्रश्नं कंचित् कल्पयाम इति ग्रंकरमाच्यं पूर्वोक्तयुक्तयाक्षितं तेन च तेगामस्य पूर्वपक्षग्रन्यः। यथैव वरप्रदानव्यतिरेकेण प्रश्नकत्पनायामदोप एवं प्रश्नव्यतिरेकेण प्रधानीपन्यासकत्पनायामदोपः स्मादिति तत्रापि वरप्रदानव्यतिरेकेण प्रश्नकल्पना युक्तियुक्ता, प्रश्नव्यतिरेकेण प्रधानोपन्यासकल्पना युक्तियुक्ता न भवतीति दृष्टान्तदार्धन्तिकयोः वैषम्यं सचितम् । पूर्वपक्षत्रम्यं न प्रतिवन्दिः । अपरीति । अत्रो-च्यते । नैन वयमिलादेः सिद्धान्तप्रन्यक्षोक्तरीला ग्रैथिस्येन पूर्वपक्षलोक्तलापरिहारात् । मष्टव्येति द्वितीयतृतीयप्रश्नयोः जीवनद्वणोर्मेदं स च नतु च प्रष्टव्यभेदाद (वीर्य प्रश्नो मवितुमहिति । पूर्वो हि प्रश्नो जीवविषयः येयं प्रेते मनुष्येस्ति नास्तीति विचिकित्साभिधानात्, जीवस धर्मादिगोचरत्वात्. स

१. पिश्याय हिताय । १०५ म० स्० र

#### भारतवकाजः ।

'खमान्तं जागरितान्तं चोभौं येनानुपञ्यति । महान्तं विभागतमानं मत्वा धीरो न शोचति' ॥

इत्यादिश्वत्युक्तं जीवनक्षणोर्धर्ममेदं चानाष्टत्य प्रश्नद्वयसैष्यसाधनप्रयास इति दिक् । रामानुजाचार्यास्तु, उपायोपेयोपेदणां त्रयाणां प्रश्नोपन्यासावत्राङ्गीङ्वर्वन्ति । तथादि । निषकेता दि सुमुक्तरियुना दत्ते वस्त्रये प्रथमवरेणात्मनः पुरुषार्थयोग्यतापादनायात्मनि पितः सौमनस्यं प्रतिरुम्य द्वितीयेन यरेणाग्निषयां वन्ने । सा च मोक्षोपायभूता प्रश्नवाक्ये,

रक्रिमः।

नान्यत्र धर्मोदिति प्रश्नमहीत । प्राञ्चस्तु धर्मोद्यतीतत्वात् 'अन्यत्र धर्मोद्' इति प्रश्नमहीत, प्रश्नख्याः च न समाना रुक्ष्यते । पूर्वेस्वास्तित्वनास्तित्वविषयत्वात् । उत्तरस्य धर्मोद्यतीतवस्तुविषयत्वात् । तस्मा-द्रत्रसिद्यामावात् प्रश्नमेदो न पूर्वस्वेवोत्तरत्रानुकर्पणमिति ग्रन्थोक्तः । अग्नेः इति चेन्न जीवप्राज्ञयोरे-कत्वान्युपगमात् । भवति प्रष्टव्यमेदात् प्रश्नमेदो यद्यन्यो जीवः प्राज्ञतः स्वादित्यादिना तमनाहस्य

'स्त्रपान्तं जागरितान्तं च उमौ येनानुपश्यति । महान्तं विभूमात्मानं मत्वा धीरो न शोचति' ॥ इति ।

स्वमजागितदशीः जीवसैन महत्विशुर्त्विषयेणस्य मननेन शोकविच्छेदं दर्शयन्न प्राज्ञादन्यो जीव इति दर्शयति प्राज्ञविज्ञानिद्ध शोकविच्छेद् इति वेदान्तिस्वान्तः इति माध्ये धर्मभेदानादरुरुपं दीपमुद्धाटयामासुः स्वामान्तिमित । समान्तं वहुनीहिणा जागितिं, पष्ठीतत्पुरुपेण वा । जागितिज्ञान्तं समः ताम्यामेव । येगे जीवमानेन पश्यित यत्तदीनिंत्ससंबन्धात् । तं महान्तं विश्वमात्मानं मत्तेन्त्याधर्मः । अत्र कर्मकर्तृपर्यमेदानादरः । स च कर्मकर्तृच्यपदेशादिति स्वं विस्पाद्ध । अतः प्रयमस्यागे मानापावास्त धीरः महान्तिमित्याद्यभंः । नतु तिमिति दितीयान्तमादाय धीरस्य पथादन्त्रयो भवित वाक्यमेदप्रसङ्गात् जीवमद्यवादायनेव । प्रश्नद्वति जीवमद्यप्रश्चयस्य । यदानात्यम् धर्मादिस्य न त्वयमपूर्वोध्यमन्यः प्रश्न उत्थाप्यते ततो वरप्रदान्व्यतिरेकणापि प्रश्नकत्यना मीत् यरातिति वाक्यं वाध्येतिति भाष्येणानुकर्षणं पूर्वप्रश्नसान्यम् धर्मोदिस्य न त्वयमपूर्वप्रश्न इत्येष्ट्य-साधानप्रयासः तदुक्तं तस्यावेष्टं से स्वः स्वः स्वः स्यस्यमानाति य इत्त नानेव पश्यति दिति । तितिति । तेन 'यदेवेद तरस्य यदस्य तदस्य तदस्य स्वः स्वः स्वः स्वः स्वः स्वः स्वः विद्यत्व । किं च यद्कं विद्यति यद्वः तदस्य विद्यत्व । किं च यद्कं विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व । विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व । विद्यत्वादि विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व । विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व । विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व । विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व । विद्यत्वविद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व । विद्यत्वविद्यत्व विद्यत्व विद्यत्व

'स त्वर्गीम खर्ग्यमध्येषि मृत्यो प्रमृहि तं श्रह्मानाय मह्मम् । खर्गठोका अमृतत्वं मजन्त एतर् हितीयेन वृणे वरेण' ॥

६ति याक्ये खर्गग्रन्देनात्र परमपुरुषार्यञ्चलो मोक्षोमिधीयत इति । एते ज्ञानकर्मसमुष्य-वादिनः । वर्णोत्रमनिद्धितं कर्मोविया, ज्ञानं ध्वानुस्मृतिरुपम्, तयोः समुखयः । सत्यार्जवादि-ग्रम्पुरुषसात्रमाचारपर्मरेव विद्यानिप्यनिरिति विद्या ज्ञानं ध्वा स्मृतिरिति यावत् । तद्यै ज्ञानमुक्तमा

#### भारयप्रकाशः ।

अमृतत्वं भजन्त इत्युचत्वावयं, 'त्रिकर्मकृत् तरति जन्ममृत्यू' इति कथनात् । तृतीयेन वरेण मोक्ष-प्रश्नद्वारेण उपेयस्करप्रमुपेतृत्वसरुप्रमुपायभूताजुष्टितकर्माजुगृहीवोपासनस्वरूपं च पृष्टं, 'येयं प्रेते' इत्यनेन । इत्यनं मोक्षे पृष्टे, तस्वोपदेशयोग्यतां परीक्ष्य, 'तं दुर्दशं गृद्धम्' इत्यनेनोपदिदेश । तदा निषक्ताः प्रीतः सन्, देवं मत्वेत्युपास्ततया निर्दिष्टस प्राप्यस्य देवस्य, अध्यात्मयोगाधिगमेनिति वेदितन्यतया निर्दिष्टस प्राप्तः प्रत्यात्मनाः, मत्वेत्यनेनोक्तस्य न्नद्वोपासनस्य च सरुपायभानाय पुनः पप्रच्छ, अन्यत्र धर्मोदन्यत्राधर्मादिति । एवं पृष्टे प्रथमं, सर्वे वेदा इत्यादिना प्रणवं प्रशस्य तद्वाच्यं प्राप्यस्वरूपं, तदन्तर्गतं प्रत्यक्स्यस्यं, वाचकस्वरूपं चोषायं पुनरिष सामान्येन रूपाययन्

आहुकत्तरेति । 'त्रिणाचिकेतस्त्रिमिरेस सिद्धि त्रिकर्मकृत्तरति जन्ममृत्यू' इति वाक्यम् । त्रिःकृत्यो नाचिकेतोक्षिः चितो येन स त्रिणाचिकेतास्त्रसंषोधनं, तद्विज्ञानस्तद्ध्ययनस्तद्वुष्ठानवाश्य त्रिमिः पितृमात्राचार्येक्षिकर्मकृत् इञ्याष्ययनदानानि । इस्तेतद्वाय्ये शंकराचार्याः । तृतीयेनेति,

'येयं प्रेते विचिकित्सा महुष्ये अस्तीत्येके नायमस्तीति चैके । एतद्विद्यामत्रुशिष्टस्त्वयाहं वराणामेप वरस्तृतीयः' ॥

इत्यत्र वरस्य प्रश्नहेतुत्वानृतीया । चरेणेति विश्वेषेण केतितुं विसतुमिन्छा सन्नर्थाविवक्षायां निवासः शायतविष्णुठोके निवासो मोक्षस्तसः सहस्यं तस्य प्रश्नः स द्वारं यस्य वरस्य तेन मोक्षपदं मोक्षस्त रूपे छाक्षणिकं मोक्षस्तरप्रश्नद्वारोणेति भाष्यात् । अत्रोपेयं मोक्षस्तरूपं विचिकित्सापदेन, उपेतृस्तरूपं प्रेतमनुष्यपदान्यां, उपायमृतानुष्ठितकर्मानुग्रहीतोपासनस्तरुपेत-द्विद्यामिति । पृष्टमिति वरस्य प्रश्नहेतुत्वात् तेन वरेष त्रयाणां प्रश्नः कृत इत्यर्थः । तं दुरिति

'तं दुर्दर्श गृहमतुप्रविष्टं गुहाहितं गहरेष्ठं पुराणम् । अध्यात्मयोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरो हर्पशोकौ जहाति'॥

इस्राने । निक्तेता इति पुनः पश्च्छेशेतेनान्यः । उपास्येति ननूपास्योधिकं पदं नास्तीति चेत्र आधिकार्थत्वात् । तथा च मस्वेत्युक्तं ज्ञानं स्रुत्यात्मकसुपासनम् । केन मस्वेत्युच्यते अधीति । अध्यास्ममात्मविषयकयोगेनाधिगमो ज्ञानं तेन मत्वा । निर्दिष्टस्थेत्र मध्ये निर्दिरयेति चेत्रः । निर्विष्टस्थेति देवसेतस्य क्षाच्ये निर्दिरयेति चेत्रः । निर्विष्टस्थेति देवसेतस्य करणसायेन्यपेकिः प्रश्रवाक्येन भण्यं प्रशस्य । न च माध्ये करणाजुक्तेत्स करणसायेन्यपेकिः प्रश्रवाक्येन भण्यं प्रशस्यिति कृतो नोक्तिति । अश्वाक्ये प्रणवाजुक्तेत्वस्य कर्मताजुप्यते । वाचकस्वरूपस्थापनमातुः प्रविति । तस्य वाचकः प्रणवः इति योगस्यात् । उपिति 'सर्वे वेदाः' इत्यादिना । नतु क्यमेकस्य प्रश्रवेत्योः करणव्यभिते । वेत्रः प्रश्रवेत्योः करणव्यभिते । वेत्रः प्रश्रवेत्योः करणव्यभिते । वेत्रः प्रश्रवेत्ययोः करणव्यभिति वेत्रः । व्यवित्र वेत्रः । व्यवित्र वित्रः ।

'चन्द्रसूर्यप्रहे तीर्थे सिद्धक्षेत्रे शिवाटये । मधमात्रप्रकथनसुपदेशः स कथ्यते' ॥

्र इति रामार्चनचन्द्रिकायां रुद्रयामछनचनम् । उत्तरनाक्यं प्रश्नंसाविशिष्टं आहाम् । तेन प्रथमक्यस्य प्रशंसाविशिष्टपेपि न क्षतिः । प्रशंसाविशिष्टपं यदि प्रश्ननाक्यस्य विमान्यते तदीम् ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

पूर्वं प्रणवस्रुपदिदेश प्रशशंस च । ततो, न जायत इत्यादिना प्राप्तुः खरूपद्वन्ता अणोरणीया-नित्यारम्य, 'क इत्या वेद यत्र सः' इत्यन्तेन प्राप्यस्य विष्णोः स्वरूपं वदन् मध्ये, नायमात्मे-त्यनेन उपायभूतस्योपासनस्य भक्तिरूपतामप्याहेत्यादि चाहः।

तेन तन्मते प्रश्नद्वयस्य सामान्यविशेषमावेनक्यादन्यत्र धर्मादिति प्रश्नोऽपि हतीयं

वरमनुरुन्धे । शैवमतेऽप्येवम् । अत्रोदासीना वयम् ।

भास्कराचार्यास्त जीवपरयोगीपुरुपवदत्यन्तभेदो नास्ति । पररुपादर्शनमेव चाविद्या । सा च विद्यमा निवर्त्यते । ततश्र खरूपं प्रतिपद्यत इति पूर्वद्वत्र उक्तवाऽसिन सुत्रे सौमनसा-पेक्षया जीवप्रशस्य हतीयत्वम्रक्ता ब्रह्मप्रशस्य ततोऽतिरिक्तत्वं स्वयामासः। तेन तन्मते जीवप्रश्नस्याऽनतिप्रयोजनत्वम् ।

भाष्त्रास्त, आनुमानिकेस्त्रे, 'अन्यक्तात पुरुषः परः' इत्यत्राञ्ज्यक्तशब्देन, 'योनिमन्ये प्रपद्यन्ते शरीरत्वाय देहिनः' इत्यत्र देहिशच्देन च सांख्यानुमानकिवतं प्रधानं जीवधीच्यते, उत विष्णुरिति संदेहे विष्णुरेवीच्यते । इतः । शरीररूपकविन्यस्तगृहीतेः । शरीरस्य रूपमिव ग्ररीररूपकम् । कप्रत्ययः इत्सने । तथाच यथा ग्ररीरं पुरुपतत्रं, तथा परमात्म-तत्रत्येन ग्ररीरसमे प्रधानादौ स्थितस ग्रहीतेः । नन्वत्र ग्ररीरं रथमेव त्वित्यत्रोक्तं ग्ररीरम्, आत्मानं रथिनं विद्वीत्यत्रोक्तो जीव एव च गृह्यताम् । परमात्मग्रहणे किं मानमिति शह्यम । सत्रकृतः कुत्सार्थकारुयप्रयोगस्य रूपपदप्रयोगस्य च मानत्वात् । अन्यथा तहैय्थ्यीत् । नच सत्रकृता कथनेऽपि श्रुतेरूथैवाशय इत्यत्र किं गमकमिति शङ्कम् । तुरुङेनाम्यपिहितं यदासीदिति श्रुतावरुपेन विमोरिपेधानं दर्शयति । अन्यक्तमचर्लं शान्तमिति पिप्पलाद-रडिमः ।

प्रदाशंसेति एतद्भेवाक्षरं व्रक्षेत्रादिवाक्यद्वयेन प्रश्नशंस । तदन्तर्गतिचिद्दचिद्विशिष्टेश्वरान्तर्गतं प्रत्यक्षरूषमाहुः तत इति । अक्तिरूपतामिति । 'यमेवैप बृशुते तेन छम्यः' इत्यत्र वरणं ध्रवातु-स्यतिरिति माति । इत्यादीति ऋतं पिवन्ताविति चोपासस्योपासकेन सद्दावस्थानातस्पास्ततागुत्त्वा 'आत्मानं रिधनं विद्धि' इत्यादिना 'दुर्गापदं तत्कवयो वदन्ति' इत्यन्तेनोपासनस्ररूपश्कारगुपासीनस्य च वैष्णवपरमपदप्राप्तिमिभधाय अशब्दमस्पर्शमित्यादिनोपसंहृतम् । इत्यादिपदार्थः । तमाहुरित्यर्थः । तृतीयप्रश्रस सिद्धान्ते वरानुरोधिसापेक्षतया वरानुरोधप्रतिपादक्षमन्यस्याद्धस्त्वात् । उदासीनाः प्रकाशाय आसीनाः। उत् प्रकाशे। आस्त आसीनः शानच् 'ईदासः' इति सुत्रेणासः परस्यानस्रेत् 'भादेः परस' गासीनः । वयम् । तत्त्वमसादिश्रुतेः जीवप्रश्नसात्मप्रश्नत्वेन सामान्यविशेषमावस प्रभाकर्यचित्तसत्तात् । वेषस् । तदमसाविद्धवः पावश्रवसात्मश्रत्व तामान्यावयमावत्त यमाकर्यचित्तसत्तात् । मोपुरुदेति गोपुरुववद्योत्मन्तभेदः स नास्तीत्वर्यः । पूर्वेति 'वद्तीति चेन्न प्राम्नो हि प्रकरणात्' इति सुत्रे । तेनेति जीवपरयोभेदाभेदवाद्विपपत्तेन । अनतीति व्यवद्माने प्रयोजनामावादनतीति पाक्षिकप्रयोजनत्त्वम् । जीवस्त्रोज्यतः इति जीवश्च यदुक्तं तदुज्यते इत्यर्थः । स्रारेदेति द्यरीरत्तं प्रपानादि तस्कृतिकतमध्यक्तमित्वादुः केति । मधानादाविति । 'तुज्ये-नाम्पपिति वदासीत्' इति द्वयवित च । वयोगित्वि । स्थितस्थेति । सौत्रविन्यस्वपदार्थः पिष्णीतिल्यां। गृहातामिति शरीरविनस्तपदाम्यां गृह्यताम् । तद्वा इति तयोवयम्यात्। अस्यक्तमिति ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

ग्राखायामन्यक्तपदवाच्यतां च दर्श्वयति । अक्षरं व्रद्धा परममित्युक्ते अक्षरे, 'अञ्यक्तोऽक्षर इत्युक्तः' इति गीतास्मृतेरित्याहुः । तथाऽग्रेऽपि ।

तत्रापि व्याख्यानसः क्षिप्टस्वाच्छुत्यर्थसान्ययापि संभवाद् गीतायां भगवद्वास्यव्यक्त-पदभयोगाच वर्षं तत्रोदासीनाः !

विज्ञानिभक्षुस्तु, आनुमानिकग्रहो, अजामेकामिति धेताश्वतरश्चतिष्ठदाहृत्य श्चरन्तरे वृद्ध-कारणताया अत्र च प्रकृतिकारणताया उक्तत्वात् कपालद्वयं घटस्येव जगतोऽपि द्वयं कारणं भवत्विति राङ्कायां व्रक्षणो न कारणत्वं, विकारित्वापत्तेः । किंतु प्रकृतेरेवेति पूर्वपक्षदलार्थः । तमिमं पूर्वपक्षं शक्तिशक्तिमद्भावेनोभयोः कारणत्वेन समापत्ते न शरीरेत्यादि । 'यसन्तुनाभ

> 'अध्यक्तमच्छं ज्ञान्तं निष्कलं निष्कयं परम् । यो वेद हरिमात्मानं स भयादनुसुच्यते' ॥

इति वाक्यम् । तथाग्र इति सुन्नद्वये । प्रथमे सुस्मम्ब्यक्तं मुख्यपृद्धीतं तद्वक्तामाईतीति तर्वहृत्वम् । द्वितीये सृत्रे । तर्योनत्वाचान्यक्तवानिनां तस्वैग्रस्यक्तत्वपतावत्वादिकार्यवत् । 'यद्धीनो गुणो यस्य तद्वणो सोविधीयते' यथा जीवः परमात्मेति । यथा राजा जयीत्यि स्कान्दे । मृतीये सृत्रे अन्यस्य वान्यत्वं न सुज्यते इति मार्ष्यं वदतीति सृत्रे विशेपार्थकामावः । प्रकर्तणादिति सृत्रस्य सोध्यनः पारमाप्नोति तद्विष्णोः परमं पद्मिति तस्य द्वेतत्वक्रणमिति भाष्यम् । क्विष्टत्वेति रूपपदस्य तत्त्वद्वये उक्षणा । तदपीनसृत्रे प्रधानादाज्यक्तपदगौणी । अप्रतिद्वाव्य सुत्रयः इति विद्यत्वत्व । तथा द्वि । (एप द्वेव वृष्णः इति महोपनिष्कुतेः । तत्र सर्ववाधिका इति चेतन्नद्वः स्वर्थ्यस्वति । तथा द्वि । (एप द्वेव वृष्णः इति महोपनिषक्त्रोः स्त्राः । तुष्णे प्रकाममिति यावत् । द्वि मतिवृष्टक्षोः स्त्राः । य. व. दितं विद्वतं व। च म कथं पुरुष्विमित्वः ग्रह्मम् । 'तोदनावुच्छप्तिते वाक्ये गाव्योकः । वृद्धस्यावन्यन्यति सर्वविधिवकत्यात् दकारस्य गकारे विकारः । तोदनावुच्छपिति वाक्ये गावोकः । वृद्धस्यावन्यन्यति सर्वविधिवकत्यात् दकारस्य गकारे विकारः । सुदः वर्णविकार् दिस्यावान्यक्ताद्वस्य सर्विधिवक्तयात् दकारस्य गकारे विकारः । सुत्र्वतायक्ताद्वः पर्वेव विचनक्त्यात् दकारस्य गकारे विकारः । सुत्राव्यक्तरम्यावान्यक्तरम्ययान्यक्तरम्यान्यत्वत्वः पर इतितसपुर्यवचन्यत्वाव्यत्ति । स्वाविध्यक्तरम्याविव्यत्वस्त्रयाव्यक्तरम्याविवान्यक्तरम्याविवान्यक्तरम्याविवान्यक्तरम्याविवान्यविवान्यक्तरम्याविवान्यक्तरम्याविवान्यक्तरम्याव्यक्तरम्यविवान्यविवान्यक्तरम्याविवान्यक्तरम्याविवान्यक्तरम्याव्यक्तरम्यवान्यव्यक्तरम्याविवान्यक्तरम्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यवान्यक्तरम्यवान्यविवान्यवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यक्तरम्यवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्यविवान्य

'भव्यक्तोक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गतिम् । यं प्राप्य न निवर्तन्ते तद्धाम परमं मम' ॥

इति भीतायाः महापुरुषयोगाष्याये । तथिषेति उदासीनपदेनान्वयः । सौमनस्येति सुमता यया स्वादिति विस्कारतोषितायाः । तथा च भाष्यम् । प्रयाणामेव पितृसीमनस्यस्वायाधि-परमासनां प्रश्न उपन्यासश्च 'शविज्ञातप्रार्थनं च प्रश्न इसिनिधीयते' इति वचनात्र विरोध इति । 'येचं प्रेते विचिक्तिस्ता मनुष्ये श्वसीस्रेके' इस्त्रमासीस्यत्र वेडनाश्रयणात् । जीवप्रशस्याविरोधः । सुरुस्यन्तर इति 'यतो वा इमानि' इति श्वसन्तरे । प्रकृतीति वहीं प्रजां जनयन्तीमिति श्वसा ।

#### भारतंत्रकाशः ।

इव तन्तुमिः प्रधानजैः स्वभावतो देव एकः समाद्यणीति स नो दधातु ब्रह्माञ्च्यपम्' इत्यादिषु वाक्यशेषेषु शरीरेण रूपकेण दृष्टान्तेन विन्यत्मष्टुण्टम्स्तं यन्मायाख्यं प्रधानं तस्यवाजावाक्ये प्रध्णं, न तु स्वातक्येण परिज्ञानतुषिधायित्वरूपेण । अतो न तस्याः स्वातक्येण कारणत्विमिति वाल्याय, त्रयाणामेविति सत्रे त्रयाणामपीति पाठमङ्गीकृत्य प्राज्ञस्य प्रकरणित्वसमर्थनार्ये तिद्व्याशयेन तत्म्प्रभेमें व्याचल्यो । भोक्ता भोग्यं शेरितारं च मत्वेति श्रुत्युक्तानां त्रयाणां प्रस्पप्रकृतिदेवतावर्गाणामपि वाक्योपत्रमे उपन्यासः, प्रतिवचनं, तत्प्रश्नश्च प्रसक्येयाताम् । म ह्येनं दश्यते । कि कारणं त्रह्म क्रुतः स्म जाता इत्यादिना केवलब्रह्मण एव प्रश्नदर्शनात् । 'यः कार्णानि निस्तिलानि तानि कालात्मयुक्तान्यितिष्ठत्येकः' इत्यादिना केवलब्रह्मण एवोपन्यास-दर्शनाचेति ।

तदसंगतम् । अपिशन्दचितपाठसः काप्यदर्शनात् । सांस्थेऽपि देवतावर्गसाधिदैवतत्वेन भोग्यकोटिपतितत्वया पृथम् ज्ञेयत्वाऽनङ्गीकारेण त्रयाणां त्रश्नाद्यापनेरपि दातुमशक्यत्वात् । किं कारणमिति श्रुताविप विचारस्थैव दर्शनेन तत्र प्रश्नेत्वायोगात्, 'ते ष्यानयोगातुगता अपश्यन्' इत्यप्रेऽपि दर्शनकथनेन प्रतिवचनादर्शनाच । एवं पूर्वोत्तरग्रन्थेऽप्यवगन्तन्यमिति दिक् ॥ ६ ॥ रिक्मः।

प्रधानजैरिति सत्त्वरजस्तमोभिः । देवः कालः । एवं कालकर्मस्त्वमाना उत्ताः । कर्म प्रधानमञ्जानं मायेति यावत् । समावृणोतीति सम्यक् भजति विभागं करोति, वृङ् संमक्ती त्रया. आ. से. विकरणोपप्रह्योर्ज्यस्यः। बृञ् वरणे स्ता. उ. से. वा अर्थः। स एव वृञ् वरणे इसत्र बृङ् संग्रकावित्यसः त्युडन्तसः रूपमिति । नोस्नान् पारपत्तिति दपात्वित्यसार्थः। वाक्येति संदिरघेषु वाक्यशेपात् । आदिपदार्थः स्पष्टः । दारीरेणेति तन्तुनाभशरीरेण । तदिति सूत्रम् । इलादीलादिना । तमेकनेमिमिलादिः तन्मतसमाप्तावितिपदम् । मोग्येति प्रकृतिकोटिपतिततया । पृथक्रोयत्वेति । यथाहुः अपवादमात्रमञ्जदानामिति कापिलसांख्यप्रवचनसूत्रवृतौ । देवतावर्गः प्रधानकायीध्याये निरुपितः इति प्रधानात्ष्यक् ज्ञेयत्वानङ्गीकारः । विचारस्येति मननस्य । प्रश्न-स्पेति । नतु किं कुतः इति प्रश्नस वाचके पदे स्तः इति चेत्तत्राहुः ते ध्यानेति । 'ते ध्यानयोगातुगता अपरयन् देवात्मशक्तिं खगुणैनिगृहाम्' इति श्रुतिः । अत्रात्मशक्तिस्तत्त्वशक्तिः खखकार्यनिमीण-सामर्थ्यम् । तद्दर्शनकयनेन ब्रह्मत्वाविधत्वकरणत्वाधिकरणत्वानामद्दर्शनेन यद्धमेत्रकारकयद्विपयकप्रश्नः तद्धर्माविच्छन्नतदुदेश्यकं लक्षणादिनिरूपणिमति च्युरपत्तेः । को घटः कम्बुग्रीवादिमान् घटः इत्या-दिषु दृष्टायाः प्रकृतेः अमानादप्रश्रत्वादतः किमिति प्रश्नः । कुत इत्यविकरणाद्यन्तर्गत एकापेक्षया पहुनामनुग्रहो न्याय्य इति प्रश्नं न्यक्कृत्य 'कालः खमावो नियतिर्वेदच्छा भूतानि योनिः पुरुष इति चिन्त्यम्' इति श्वरमुक्तमननं विचार रूपमङ्गीकृतमिति घोष्यम् । किं च वेदान्तत्वेन किं कारणं मधेलत्र किंपदस्य योग आवश्यकः । स च के शन्दे भ्वा. प. स. कायतेहिंमिः शन्दरूपं शन्दकर्तृ वा मझ कारणमिलयोत्, कुतः पश्चम्ययोजाताः, केन शन्दकर्धा, क शन्दकर्तरि, इलयांच न प्रधार्थलम्। बतः पुरुष इति चिन्त्यमित्युक्तचिन्तनं मननात्मकमुच्यते न प्रश्नः तदुक्तं विचारसै-वेसनेन । प्रवास्तरेति 'ज्ञेयलावचनाव' इति सत्तस्य पूर्वोत्तरप्रन्ये यद्वा पूर्वस्यानुमानिकस्यस्थोत्तरप्रन्ये 'स्इमं तु तद्रईत्वात्' इत्यादिग्रन्थे ॥ ६ ॥

१. प्रसस्येति रस्मिपाठः ।

# महद्रच ॥ ७ ॥

नतु तथापि मतान्तरेऽन्यत्र संकेतिताः कथं ब्रह्मवादे ब्रह्मपरतया योज्यन्त इत्याराङ्क्य परिहरति महद्वत् । यथा महच्छन्दः । 'महान्तं विद्युमात्मानम्' 'वेदाहमेतं पुरुषं महान्तम्' इत्यादौ महच्छन्दो ब्रह्मपरो योगेन । एवमन्यक्तरान्दो-ऽप्यक्षरवाचक इति । न हि सांख्यमत इव वेदान्तेऽपि महच्छन्दः प्रथमकार्थे वक्तुं शक्यते । तसादिन्द्रियादिवाक्ये सांख्यपरिकल्पितानां पदार्थानां नामापि नास्तीति सिद्धम् । चकारोऽधिकरणसंपूर्णत्वयोतकः ॥ ७॥

इति श्रीप्रथमाध्याये चतुर्थपादे प्रथमं सप्तस्त्रज्ञात्मकमानुमानिकाधिकरणम् ॥१॥

भाष्यप्रकाशः

महद्रच ॥७॥ अत्र भाष्यं निगद्व्याख्यातमित्युपरम्यते । मायादिवादानां निराकृतिरापि शरीररूपकविन्यस्तगृहीतेरेव बोध्या ॥७॥ इति प्रथममानुमानिकाधिकरणम् ॥१॥

महद्भ्य ॥ ७॥ निगदेति यया मह्न्छन्दो महत्तते प्रसिद्धीप परमस्वत्तारारमारमन एव मुख्य एविमतरेपि इत्याहुः । माप्ये । यथा महिदिति । अधीति अत्राधिकरणसंपूर्णत्वनाचकं किमिति चेन्नाधिकरणस्य संपूर्णत्वे कर्तुः स्वमतिनराकरणपूर्वकस्वमतस्यापनरूपार्थपूर्तिः कारणम् । संपूर्णत्वं समाप्तिः । सा च चरमवर्णष्यं कारणनात्मा (तस्साद्वा एतस्मादात्मन आकाशः संमूतः) हित श्रुतेः । तथा च चरमवर्णस्य
कारणमारमा (तस्साद्वा एतस्मादात्मन आकाशः संमूतः) हित श्रुतेः । तथा च चरमवर्णस्य
महद्वदित्यत्र तकारस्य ध्वंसस्तत्कारणमृतात्मरुद्धाः । न त्व अभावनुद्धाः ध्वंप्रमामावी कारणावस्थातो
नातिरिच्येत हित प्रस्थानरक्षाकर उपपादितत्त्वात् । ततश्च चरमवर्णध्वंस आत्मा तद्वाचकमात्मपदमध्याद्वार्य पदजन्यपदार्थोपस्थितेः शास्त्रवीत् कारणत्वाते । वर्षाच्याद्वारेप्येनम् । तथा चारमपदं
वाचकं, अभावपदं वाचकमित्रवाः चंत्रस्यामावत्वात् चकाष्ट्यते । वर्षाच्याधिकरणसंपूर्णत्वाचकं चकारस्तु अधिकरणसंपूर्णत्ववीतकः । न च वाचकोत्त्वित शक्षम् ।
यक्षाश्वेत्यत्व केवलनुक्षश्वत्वात् समुख्यायोपायकारश्वणे तद्वोपायकार एव तद्वाचको न घोतकत्वद्वत्
प्रकृते अमावात् । एवं निगदच्यास्यातम् । नन्वव्यकशब्दस्य योगो मायादी पूर्वसूत्रे उक्तसस्य का गतिरिति चेतन्नाद्वः समयादीति । मायाप्रकृत्वविवाविष्णुश्चिवादिषदार्थः तथा च विवः ।

'अन्यक्तः ग्रंकरे विष्णावन्यको महदादिके । आत्मन्यपि स्वादच्यक्तमस्फुटेप्यमिषेयवत' ॥

इति । एते वादाः शंकराचार्यादीनां पूर्वेमुकास्त्रेपां निराकृतिः शरीररूपकविन्यस्ता स्थादयस्त्रेपां एद्दीतेः । मददार्दिकेऽच्यक्तपदे प्रयोक्तच्ये कृपायामञ्यकपदमासनि प्रयोक्तच्येऽक्षरे । 'अञ्चक्तीक्षर इस्तकः' इति प्रमाणात

> 'महतः परमञ्चक्तमञ्चक्तात्पुरुषः परः । प्ररुपाञ्च परं किंचित्सा काष्टा सा परा गतिः' ॥

इति विषयः। अत्र महरूज्यकपुष्पग्रज्यानां सांस्यग्रास्त्रप्तानां त्रवणात् सांस्यमपि श्रीतं मवति न वेति संग्रेप, मवतीति पूर्वपक्षं सांस्थमतं श्रीतं न मवतीति सिद्धान्तः। संगतिः पूर्वमुक्ता॥ ७॥ इति सपमाधिकरणमः॥ १॥

# चमसवद्विशेषात्॥ ८ ॥ (शशर)

पुनः श्रुत्वन्तरेण प्रत्ववस्थितं निराकर्तुमधिकरणान्तरमारभते । ननु प्रक्र रणवशात् पूर्वमस्मदुक्तोऽधींऽन्यथा वर्णितः । यत्र प्रकरणापक्षेव नास्ति मन्ने तदसाकं मलम् ।

'अजामेकां छोहितशुक्ककृष्णां बहीः प्रजाः सजमानां सरूपाः । अजो खेको जुपमाणोऽनुकोते जहात्येनां सुक्तभोगामजोऽन्यः' ॥ इति । यद्यपीदं भ्वेताश्वतरोपनिषदि चतुर्थाष्याये विद्यमानत्वात् पूर्वापर-

# भाष्यप्रकाशः ।

चमसवद्विद्योषात् ॥ ८ ॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः श्रुट्यन्तरेणेत्यादि । अत्रापि साध्यमानुमानिके श्रीतत्वामावरूपमेव । अजामश्रस्थोऽजाज्ञन्दस्तु पूर्वपक्षोत्थाने द्वारमतः संघयं तद्वीजं चानुश्चिष्ट्य पूर्वपक्षं विषयवाषयं चाहुः निन्यत्यादि । नन्यस्य मञ्रस्य श्रेताद्वतरोपनिपचतुर्थाध्याये, 'य एको वर्णो बहुधा शक्तियोगाद् वर्णोननेकानिहितार्थो द्याति' इत्यादिमन्नेन्नेक श्रितत्याद् उपनिपदारम्भेऽपि, किं कारणं त्रक्षेति त्रव्यण पव प्रश्चतत्वात् कथमस्य कारणानपेक्षत्वनित्याकाङ्गायां तदनपेक्षतास्रुपपादयति यद्यपीत्थादि । तथाच पथा प्रणवादिमञ्चाणामर्थान्तरवाचकानां प्रश्चतीपयोगः 'इमं मे वरुण' इत्यादीनां च

रहिमः।

चमसवदविशेषात् ॥ ८ ॥ अञ्चापीति अपिः समुचये । आनुमानिकं श्रीतत्वाभावव-च्छुतौ शरीरह्मपकविन्यसागृहीतेसादग्रहणात् घटवत् । यत्र यत्रान्यगृहीतेसादग्रहणं तत्र तत्र तदप्रतिपाद्यत्विमिति व्याप्तिः । प्रतियोगिता हेतुतावच्छेदकसंबन्धः, विशेषणविशेष्यता च साध्यतावच्छेदकसंबन्धः इति समुख्यः । अन्नेति स्त्रे । आनुमानिकं श्रीतत्वामाववत् चमसवद-निशेपात् इति । अत इति । उपस्थितत्वात् । पूर्वपक्षस्यान्यामिमतत्वेन सिद्धान्तस्पर्शित्वात् संश्योन्नायकत्वं तत एव तद्वीजोन्नायकत्वम् । अतो विषयवाक्यं पूर्वमृतुत्तवा पूर्वपक्षो विषयवाक्या-त्पूर्वभुपातः । भाष्ये । प्रत्यवस्थितमिति सांल्यवादिनम् । प्रकरणेति 'वदतीति चेन्न प्राज्ञी हि प्रकरणात्'। इति सूत्रे । अजामिति न जायते इत्यजा तां मूलप्रकृतिरिवकृतिरित्यभ्यपगमात् । नतु रुदिरत्र छागस झियां अजापदस रुदियोंगमपहरतीति चेन्न विद्याप्रकरणात् । होहितं रजो रक्षना-रमकत्वात्, गुरुं सत्त्वं प्रकाशारमकत्वात् , कृष्णं तमः आवरणारमकत्वात् , तेषां साम्यावस्थाऽव-यवधर्मेर्व्यपदिश्यते । लोहितशुक्ककृष्णेति सरूपाक्षेतुण्याः, अजोऽसङ्गः पुरुषः, खपमाणः सेवमानः । अतुरोते तामेव । प्रकृतिमध्यासेनात्मत्वेनोपगम्य सुखी दुःखी मुहोहमित्यविवेकतया संसरति । अन्यः पुनरतः पुरुष उत्पन्नविवेकज्ञानो विरक्तो जहालेनां प्रकृति सुक्तमोगां कृतमोगापवर्गा परिलगित गुच्यत इत्यर्थः । प्रकृते । एको वर्ण इति प्रणवः । वर्णान् अकारेकारमाकारादीन् घटः पटः कुट्यं कुसुठं महाविष्णुः गोरोचनकमित्येवमनेकान् वर्णान् । बहुधा शक्तिलक्षणा लक्षितलक्षणा योगो रूडियोगरूडिरिति नामभिः यहुषा शक्तियोगात्रिहिता अर्था शब्देषु येन । ब्रह्ममेति एको वर्णः प्रणय इति प्रस प्रकृत्स । तदनपेति प्रकरणानपेक्षताम् । यद्यपीत्यादीति । भाष्ये । प्रापरसंबद्धिति महाज्ञानम् । महाविद्यति यावत् । प्रणायेति पूर्वकाण्डे हरिः 🕉 इलंस प्रविषरसंबद्धसार्थसाम्रे इतिः बोमित्युक्तवोक्ते मन्ये न नियमः तदीयोपक्रमाद्यधीनत्वात् । तया घ

# रहिमः ।

प्रणवः तदादिश्च प्रणवादी प्रणवादीर्मेन्नाणां नायं नियम इत्यर्थः । यद्वा हरिः 🕉 इति प्रणवसन्त्री विशेषणविशिष्टः आदिशब्देन 'चत्वारि शृङ्का त्रयो अस्य पादा' इति मन्नः । अत्र महाभाष्ये व्याकरण-परता पर्वापरसंबद्धोर्थः न च नायमर्थः । 'यावानर्थः' इति गीतायाः । सांख्यमतमसङ्गपुरुषः । अन्य-न्मतम् । सिद्धान्ते ब्रह्मविद्या तद्वाचकस्य अन्यन्मतं मतान्तरमिति प्रकृते सांख्य उपयोगः । प्रकृते तदेवाहः तथा चेति । अर्थान्तरं ब्रह्मविद्या । प्रणवादिमद्याणामिति वहवचनषटितत्वाद्वाष्यस्य महानाहः 'इमं म' इति संहितादितीयाष्ट्रके प्रथमेष्यायेऽन्तिमी मन्नः इत्यादीनामित्यादिपदेन विश्वचर्पणे 'मित्रस्य चर्पणी धतः श्रवः' इति मन्नः संहितातृतीयाष्टकचत्रभेष्यायेन्तेस्ति । तथा 'आक्रम्पेन रजसा वर्तमानो निवेशयन्नमतं मत्यं च. हिरण्ययेन सविता रथेनादेवो याति सवनानि परयन्' इति मन्नसंहितायां तत्रेय ततीयाष्ट्रकचतर्थेध्यायेस्ति सर्यादीसादिना वरुणः। तथा हि संध्यायां इमं मे वरुण इत्यादीनामित्यत्र संहितापाठकमः । सर्यादीनामित्यत्रार्थकमः । सर्योपस्यानमन्तरा सार्यकालाभावेन वरुणानपश्चितेः । अतः सूर्याद्युपक्षान इत्युक्तम् । अतः प्रथमं सूर्योपक्षानमन्नी व्याख्यायेते । विश्वेषां सर्वेषां चर्षणे प्रजनने ऐच्ये च मित्रस्य पथर्श्वर्षण्यो हि परित्रमणराक्तयः तासां छतः धारकस्य मित्रस्य इनस्य मेचति ध्यायति जिमिदा खेहने दि. प. से. अमिचिमिदिशसिन्यः इति ऋन् । श्रुयते इति श्रवो यशः तेन देवः दीन्यति हुठुथेति घः देवः यशसा देवस्य सानसिं मजनीयं सम्यक् । पण संमक्ती म्वा. प. से. सानसिर्वर्ण-सीत्यादिना निपातितोऽसिजन्तः । सत्यमिति ययार्थम् । चित्रमाश्चर्यकरं श्रवः श्रवणं यस अतिरायेन तथामृतं चित्रश्रवस्त्रमम् । मित्रो जनान्यातयतीति अन्तस्तद्धर्माधिकरणोक्तरूपस्य पर्वोक्तस्य मित्रस्तं मैद्यति खिद्यतीति मित्रः, ऋन् . सर्यः। जनान् ठोकान् यातयति जना यतन्ते भनाय नाशाय च कर्म कर्तम् इति पञ्चमस्बन्धारप्रेरयतीति यातयति यती प्रयत्ने भ्वा. प. से. हेतमण्ण्यन्ताल्लट. बीह्गी मित्र इत्याह प्रजानन तत्तनीयकृतधर्माधर्मज्ञानं प्रमिमाणः पुनः पुनर्भित्रपदं स्रेह्मुख्यतया भक्तिप्रतिपादनाय । मित्रो भगवान 'ध्येयः सदा सविक्रमण्डलमध्यवर्ती' अत्रापि मित्रपदस्य योगरूढिः सर्वपदवाच्यत्वात मित्रः सुयों वा पृथिवीमुत 'उतः प्रथे वितर्के स्वात्' इति विश्वात् । दाधारेति प्रश्नो वितर्को वा 'सर्य आत्मा जगतस्त्रस्थपथ' इति श्रुतेः जङ्गमस स्थानरस च मित्रः वृष्टिद्वारा अन्नं गाथ जनयन दाधार धारयति । प्रश्नपक्ष उत्तरमाह मित्रः कृष्टीरनिमिपामिच्छे अभितीवतीर्यापि च्छे वक्ति श्रीमागवत-द्वारापि सत्याय हव्यं घृतवद्विधेम इति । सत्याय यथार्थाय हव्यं दानादनयोः अदनयोग्यं घृतग्रक्तं विषेम । विष विधाने तु. प. से. तस्य विधानं कुर्याम इति दानमपीन्द्रियाणां संमवति । इन्द्रियाणि जहोतीति श्रतेः । यथाभये धतदानं तद्वदिन्द्रियदानं निरोधलक्षणग्रन्थोक्तदिशा विधेम प्रयच्छेम । इसन्यः 'प्रसमित्र मर्तो अस्तु प्रयस्तान् यस्त आदित्य शिक्षति वर्तन' इति हे मित्र कृष्णस्य मुख्या-धिकारिन् सेहकर्त आदित्य स मित्रो भगवान् 'ध्येयः सदा सवितृमण्डलमध्यवर्ती' मर्तो यहीपः। मर्लो महुप्यः वसुदेवद्वारा प्रास्तु स्वयं मगवान् भवतु स क इत्याद्द । वहुषु साकाररूपेवित्याद्द यो मतेन स्वानंत्रान् प्रशिक्षति यस्त्रे तुम्यं शिक्षति मतेनेति 'न दन्यते न जीयते स्वोतो नेनमंद्वो अश्रीत्मन्ततो न दूरात्'। यत् त्वोतः त्वयाधिकारिणा सूर्येणोतः शिक्षितः उद् शब्दे भ्याः आ. अ. 'फुप्पद्यमणिनिम्होचे गीर्णेष्वजगरेण ह' इति वाक्यात् । न हन्यते न जीयते नाभिमूयते केनापि न एनं त्वया शन्दितं अहोतीतं समीपात् अश्रोति व्याप्तीति । अग्राङ् व्यासी उपप्रहृष्यत्ययः खाः था. वे. न दूरादिष यत् अहः निषिद्धदेवपूजादिकर्तृ इति योगः । निषिद्धदेवपूजाकर्ताः पुरुषोषि

# रिक्यः ।

भवत्यतः समुदायशक्तिरंहसीति रूढिः योगरूढं पदं यचिद्धिते विशो यथेतीमं मे वरूण इति मन्नाग्रे व्याख्येयम् । अत्राप्यास्थाम वरुणित्रयासः इत्यपसंहाराद्वपक्रमस्य त विचारात्तस्य यज्ञ ऋध्यते यस हिवरितिरिच्यते इत्यस्य यज्ञबृद्ध्वर्थत्वात् ॥ प्रकरणं यज्ञबृद्धेर्वरूणप्रीतेश्च तदुमयनिरपेक्षेण सूर्योपस्थाने मित्रसेति मनः । न च वरुगोपसानायास्त्वित शङ्काम् । ततः सूर्योपसानं तत्र मन्नाः मित्रसे-सादयः इति संच्याच्याख्यानात् । तत इसस गायत्रीजपानन्तरमिसर्थः । आसस्येनेति मुग्नो व्याख्यायते । सत्येन सह वर्तमानः सत्येन व्यावहारिकेणेत्यन्ये रजसान्तरिक्षठोकेन ठोका रजांस्यच्यन्ते इति यास्कोक्तेः । सविता सूर्योक्षरो वा असतमानन्दं देवं वा मर्खं मनुष्यं कृष्णं वा आसमन्तात नितरां वेशयन् मित्रत्वादिषकारित्वादक्षरस्य ठोकत्वात् खस्थाने मनुष्यान् स्वक्रीडायां कृष्णं महाराजत्वाद्वेशयन् इति भक्तिमार्गमर्यादाउन्यत्र तु कर्ता कारियता हरिरिति हिरण्ययेन निरोधस्कन्धोक्तेन रथेन देवः क्रीडियता कृष्णः हिरण्ययेनेत्यत्र ऋत्व्यवास्त्व्यवास्त्वमाध्वीहिरण्य-यानि च्छन्दसीति सूत्रेण मयटो मकारहोपः । यस्येति होपे प्रत्ययस्वरः वर्णहोपः मयटो मकारस्य हुलो होपः । याति प्रापयति निरोधं दशरसः । आसमन्तात् भुवना जसोडी भुवनानि विशेषेण पश्यन । अन्नापि प्रकरणं पूर्वोक्तम् । उद्भयमित्यादिमन्नव्याख्या उत् वयं यद्वा उ आश्चर्ये द्वयं कृष्णरामरूपं वेदार्थो रामकृष्णयोरिति कृष्णोपनिपदः। एकं इयमित्याश्चर्यम् । तमसः परि परितो वर्तमानं अज्ञष्टं द्वयं तमः सेवमानं तमसः पार इत्यन्ये । ज्योतिरुत्तरं पश्यन्तः वयं श्रतयः । उत्तरं वितर्कतरं यथा मनति तथा वेदाः परयन्तो वा । उद्वयं तमसस्परि परयतो ज्योतिरुत्तरमिति व्याकृतम । देवं देवत्रा सूर्यमगन्म ज्योतिरुत्तमम्।देवत्रा देवेषु 'देवमनुष्यपुरुमलेंम्यो द्वितीयासप्तम्योर्वहरूम' इति सप्तम्यर्थे त्राप्रत्ययः । देवेषु देवं इह वृन्दावनादौ कीडन्तं सूर्ये अन्तर्वर्तमानं सूर्यं धुमाणे कृष्णं सूर्य वा उत्तमं ज्योतिस्तदेवागन्म 'छन्दसि छुङ्लुङ्लिटः' इति प्रार्थनायां लिद, पहुलं छन्दसीति शपो छक् म्बोश्रेति मकारस धातोर्नकारः पादादित्वान्निधातोर्नेति सन्ध्याटीका । संहिताचतुर्याष्टक-प्रथमाध्यायस्थेयं श्रुतिः । अत्र छन्द्रिस लुङ्लङ्क्लिट इति सर्वकाले लङ् इति पाठः । तथाहि धालर्थानां संबन्धे सर्वकालेषु एते वा स्युरिति वृत्यन्तरं देवो देवेभिरागमदिति लुङः लोडर्थे । इदं तेम्यो करं नमः आप्रिमय होतारमवृणीतायं यजमान इति इमे उदाहरणे छङः । अद्याममार इति रुडर्षे हिटः । अद्य मियत इसर्थः । तथा चागन्मेस्यत्र रुड्डपरुन्य्या हिटोनुपरुन्धेः तथा चागन्मेति श्रुलाज्ञाविभी ठहुत्तमपुरुपवहुवचनं सर्वकाठेषु न तु मृतानदातनकारु एव । युखानं प्रयमं मन इत्युपक्रमेण शं नो मवतु वाजे वाजे इत्युपसंहारेणोन्नेयम् । 'उदुत्यं जातवेदसं देवं वहन्ति केतवः' दशे विश्वाय सूर्वम् । 'चित्रं देवानामुदगादनीकं चक्षुमित्रस्य वरुणसाग्नेः। माना दावाप्रियवी अन्तरिक्ष रसूर्ये आत्मा जगतस्तस्युपश्च' इति मद्यः । प्रथमाष्टकचतुर्याध्यायस्यः । उदित्सिमिति टीकायां पाठः । उत् उ, इ वा, सं प्रसिद्धं जातं वेदो धनं यस्मात् जातवेदाः अपिस्तं देवं केतवोऽमा नहन्ति यप्तन्ति वहन्ति प्रापयन्ति वा । जातवेदा इत्यत्र 'गतिकारकयोः पूर्वपदप्रकृति-स्तरवं च' इति उणादिस्त्रेणाऽसिः पूर्वपदप्रकृतिस्वरथ । केतव इति 'केतुर्केती पताकायां प्रहीत्या-तारिटह्ममु इति विश्वः। अश्वाः केतव इति निरुक्तम्। योगरूढं पदं विश्वाय सुवनाय सामध्या-दपे तस दो द्रष्टुं सूर्यम्, सूर्यजातनेदसोरमेदः । 'मष्टमर्थे चतुर्थीति बाच्यम्' इति वातिकेन पष्टपर्ये पतुर्पीया खर्वेण पिपति तसी खर्व इसप्र यया। विश्वायेलम्र न छे सी। विश्वसंश्वरसामर्प्य-

# रिंदमः ।

नामत्वात् ॐमिलेकाक्षरं त्रद्ध सर्वे तस्योपव्यास्थानमिति उपपदवाच्यसामध्येस व्याख्यानम् । उप 'सामर्थ्ये' इति विश्वात् । यद्दा सर्वमिति पदादिसर्वमिलयात् । न उप इलस्य सामर्थ्यमात्र-वाचकत्वधोतकत्वेऽपि तः सामर्थ्योदर्वाचकत्वयोतकत्वे तथा च विश्वः ।

'उप सामर्घ्यदाक्षिण्यदोपाल्यानात्स्रयेषु च । आर्थ्यकरणे दाने व्याप्तावारम्भपूजवोः' ॥ इति । 'नाभिः प्राप्यङ्गके क्षेत्रे चकान्ते चक्रवर्तिनि । नाभिः प्रधाने कस्तुरीमदेषि क्रियदीरितः' ॥

इति च । द्ये इति 'द्ये निस्त्ये' इति तुमुनर्षे निपातितः । चित्रमिति देवानामिन्द्रादीनां कृष्णोपनिपदुक्तानां तं होतुः सुराः सर्वे इत्येपा देवानां वाऽनीकं सकलदेवसमूहारमकं वा चित्रमा- श्चर्यकतं उदगात् चश्चर्मित्रस्य वरुणस्यायेः द्यावापृथिवी अन्तरिक्षं आप्राः तेजसा क्रीड्या चापूर्यत् । प्रा पूर्णे ठङ् पुरुपन्यत्याः त्वमात्रा इति श्चतिवचनं वा । अदादिरयमनिद् परस्पेपदी च । जनतो जङ्गसस्य तस्थुपः स्थावरस्थारमा व्यापकः । अत्राप्याददे प्रावास्त्वध्वरक्षदित्युपक्रमः त्वमग्ने विचर्षणे इत्युपसंहारः । प्रकरणमुत्रेयम् । 'तवश्चर्देवहितं पुरस्तान्छक्ष्यस्यत् प्रय्येम शरदः शतम् । जीवेम शरदः शतम् । नन्दाम शरदः शतम् । मोदाम शरदः शतम् । म्याम शरदः शतम् । प्रणवाम शरदः शतम् । प्रमवाम । प्रमवाम शरदः शतम् । प्रमवाम । प्रम

'उत्प्रकारो वियोगे च प्रावल्यस्वास्थ्यशक्तिषु । प्राधान्ये वन्धने भावे मोक्षे लागोर्ध्वकर्मणि' ॥

इति विश्वः । प्रकाशाय चरत् गण्डत् अडमावरङान्दसः अमक्षयद्वा । अतथक्षतिविश्वकः मक्षकलात् परियेम इलादि सप्टम् । ज्योक् चेति ज्योक् चहुकाठं तत् मक्ष वर्णठोपः सूर्य सूर्यान्तर्व्वः इप्टम् । मा माम् । 'शक्षो वातः पवतं मातिरिया शक्षस्तपत् सूर्यः' इत्युपक्रमकः मक्ष प्रावादिष्म तक्षो मा हासीश्चपसंहाराद्रद्धप्रकरणम् । सायं वरुणोपस्थानं 'इमं मे वरुण शुधी हवमया च एडय त्यामवस्युराचके 'तत्त्वा यामि प्रवणा वन्दमानस्तदाशास्त्रे यजमानो हिविभः बहेडमानो चरुणेह वोष्युरुश्व पसमान आयुः प्रमोपीः' इति । इमं मे मम है वरुण हवं आहानं शुधि शृणु, अय मां मुडय सुखय त्यामवः रक्षणं जात्मन इच्छतिलवस्युः आचके आह्वये, के शन्दे छन्दिति ठिडिति ठिङ्क्यत्ययेनारानेपस् । तत्त्विति । तत् सूर्यान्तस्यः त्वा त्वां वरुणं यासि याति कीद्य इत्याह प्रवणा वेदेन वन्दमानः स्तूयमानः यकारठोपः, तत् त्वमाशास्त्रे आश्वासे यजमानो देवपूर्वाह्मकाशास्त्रे हिविभिस्तत् । हे वरुण अहेडमानः अनादरमञ्जनं इह मत्कर्तृकां स्तुर्ति योपि युद्धस्य अयोपि वा । स्तुतिमेक्तर्का त्वा । कीद्यवरुण इत्याह उत्पर्धान् शंम स्तुतियस तादक् नीऽस्माकं उत्तमक्षकार्तावातमानामासुर्म प्रमोपीः न्यूनं मा कार्याः उत्तमक्षकार्त्वातातमानामासुर्म प्रमोपीः न्यूनं मा कार्याः । उपक्रवारमञ्चास्य । उपक्रममञ्चस्तु वायव्यं भेतमारुमेत मृतिकाम इति प्रद्यप्तम् । वायुमुपक्रम्य त्वमेव प्रतस्य प्रमापिति श्वतेः । बग्ने यप्तिदिते विशो ययेति मन्नः तृतीयाप्टकचतुर्याघ्यायान्तिस्ति । विश्वपर्यणे नित्रस चर्पणी पृत-प्रविदेति विशो ययेति मन्नः । यच् चिद्विते विशो यया प्र देव वरुण वर्त्वं मिनीपिति यद्यपित्रवि

संबन्धमेव वक्तव्यम् । तत्र, ब्रह्मवादिनो वदन्तीत्युपक्रम्य ब्रह्मविचैव निरू पिता। तथापि पूर्वकाण्डे प्रणवादिमञ्जूणां नायं नियम इति प्रकृतेऽपि मता न्तरवाचकस्यैव प्रकृतोपयोग इति राष्ट्रा । 'ते ध्यानयोगानगता अपरुयन् देवा-

# भाष्यप्रकाशः ।

स्यीद्यप्रशाने, तथासापि मन्नस्य कपिलमतसिद्धार्थवाचकसैव ब्रह्मविद्योपयोग इत्येप मन्नः खार्थनिरपेक्ष एवेति शक्केत्यर्थः । किंचात्र यथेक एव मन्त्र एतादशोऽन्ये त्वन्यादशा इति स्यात तदा बहुनामनुष्रहो न्याय्य इत्यस्यवार्थोऽन्यथा कल्प्येतापि । यथा कठवछीमञ्रस । इह तु मत्रणां बहुनां तादृशत्वात तदपि न वक्तं शक्यमित्याह ते ध्यानेत्यादि । रिधाः ।

यत किं चेदं वरुण देव्ये जनेभिद्रोहं मृतुष्याश्चरामसि अचित्ती यत्तव धर्मायुयोपिम मा नः तस्मादेनसी देव रीरिपः कितवासो यदिहि पर्णदीवि यद्वा द्यासलमुतन्न विद्य । सर्वा ता विष्यशिथिरे यदेवाथाते स्थाम वरुणित्रयास इति । हे देव वरुण ते ब्रतं त्वदीयपरिचर्यारुपं घविद्यवि दिवसे दिवसे प्रमिनि-मसि निनीमः । मीज् हिंसायां ऋया. उ. अ. मीनातेर्निगमेति हस्तः । यचिद्धि, चिद्धीति वा । यधेयं तवापि विशो यथा, प्रजा इव, वयं तथा च सापराधाः अपि प्रजाः स्तासिना यथानुग्रह्मन्ते तथा वयमप्यनुग्राह्मा इति मावः । यर्त्किचेति । किं च हे वरुण देव्ये देवसमृहरूपे जने यत् । किं च अभिद्रोहमपकारजातं वयं चरामसि चरामो मतुष्याः किं चाचित्ती अचित्या अज्ञानेन तव त्वदीयं यद्धर्भभारकं कर्म आयुर्योपिम युप विमोहे दि. प. से. विमोहितवन्त हे देव तस्सादेनसः पापान्नी-स्मान मा रीरिपः मा हिंसीः रिप हिंसायां भ्वा. प. से. । कितवास इति कितवास्तीत्याचक्षाणाः कितवा दतकृतः कितवेत्यनुकरणादाल्यातण्यन्तं पचाद्यच् पृपोदरादित्वात् किमो मलोपः दिवीति ते वरुणस दीविनीति ताच्छील्ये णिनी प्राप्ते देवनमिव देवनं द्याः तस्यां दिवि दिवेर्डिविः अन्येपागपीति दीर्घः । कितवासस्ते मित्रीमृतस्य दिवि नरि रिपुः रप व्यक्तवाचि भ्वा. प. से. यन् नाम देवपूजादिकर्तृ व्यक्तमूचुरिति यत् वाक् हा सत्यमिति छेदः यस्य देवपूजादिकर्तुः वाक् सत्यं हा जहाति उत वितर्के यत् यस्य न, न जहाति तन्न विद्य । यद्वा घा सत्यमिति छेदः ऋचि तु द्यप मक्ष तक् क्रत्रो रूप्माणामिति संहितायां दीर्घः सर्वा सर्वाणि ता तानि विषय विशेषेण प्य नाशय पोन्तकर्मणि दि. प. अ. विपूर्वाहोटि मध्यमैकवचनम् । शिथिरेव शिथिलानीव । शिथिरेत्यत्र शेरछन्दिस बहुछिमिति शिछोपे 'न छोपः प्रातिपदिकान्तस्य' इति न छोपः । हे वरुण अय अनन्तरं तव प्रियासः प्रियाः । अनिसेरसुगिति जसोऽसुगागमः । स्थाम भवेम । अयसुपसंहारमञ्चः । वि वा एतस्य यज्ञ ऋद्यते यस्य इविरतिरिच्यते इत्युपकमः । प्रकरणमुन्नेयम् । न चात्र सूर्योपस्थानं न वरुगोपस्यानमिति शक्काम् । इमं मे वरुगेत्युपक्षमात् । वरुगप्रियास इत्युपसंहाराच । न च सूर्यो-पस्यानपरमन्यविरोष इति वाच्यम् । व्याख्याने सूर्यभाषान्येन तत्परत्वात् । हेतुद्वयेनार्थद्वयृत्यवस्या । प्रकृतमधुनातुसर्यते । एताहका इति सांख्यप्रतिपादकः 'त्यदादिषु दशीनालोचने कम्' इति कन् । अस्यैवेति अजामेकामिससैव । कठवद्धीमच्चस्येति 'इन्द्रियेम्यः परा धर्याः, इता दिकं सकल्पतसाधारणम् । अतो महतः परमन्यक्तमिति मन्नस्य । मन्नाणामिति --वस्यमाणानां मञ्चाणाम् । ताडद्दोति कर्मकर्तिरि शत्ययः रूळ्यनुगुणत्वादिति मनोरमायां प्रत्ययस्तु,

7 . 1 ;

<sup>.</sup> १. वामसोरम्मिदि वा पाठः ।

त्मशक्ति खगुणैनिंगृहाम्' इति च । तथा 'ज्ञाज्ञौ द्वावजावीशानीशों' अज्ञा होका भोक्तृभोग्यार्थयुक्ता । अग्रे च यो योनिं योनिमधितछलेको विश्वानि रूपाणि योनीश्च सर्वाः । 'क्षपि मसूतं कपिछं यस्तमग्रे ज्ञानैविंभर्ति जायमानं च पर्यत्' इत्यादि च । वाक्यानि कपिछतन्मतवाचकानि वर्तन्त इति सांख्य-मतमिष वैदिकमेवेलेवं प्राप्ते, उच्यते —चमसवद्विशेषात् ।

'अवीरिवल्रश्चमस अर्ध्वेद्वप्रसासिन यशो निहितं विश्वरूपम् । तस्यासते ऋषयः सप्त तीरे वागष्टमी ब्रह्मणा संविदाना'॥

# भाष्यप्रकाशः ।

तथाचात्र खगुणैनिगृहत्वम् । अग्रिमे मुक्तामुक्तारससंयेमीवन् भिर्माग्यार्थेर्मञादिकार्ययुक्ता अनादिः प्रकृतिः । तदिग्रेमे चाथिष्टातृत्वम् । वदिग्रेमे च कपिल्यः नाम तद्वमीय प्रत्यभिज्ञायन्ते । एतावान् परं विशेषे यत् कापिलैः प्रकृतिः खत्रजोन्यते । अत्र तु एरमेश्वरशक्तित्वेनिते । न तावता तस्या अजात्वहानिः । शक्तिनित्यत्वात् । अतः शक्तित्वमायेण विशेषण कपिलमन् प्रत्यभिज्ञापकनानापदानादरणमञ्जयित्रिति सांख्यमतस्यातुमानिकत्वोक्तिः प्रधानस्याध्यद्तरी-क्रिश्रापुक्तित त्राप्ते इत्यद्धि । एकप्-दिम् सुत्रम् । चमतेन तुल्योऽविशेषश्रमसबद्विश्रपत्तस्यात् । स्यात् सांख्यमतमत्र, यदि तस्याः मुध्यक्रपे स्वात्क्योपपादको रज्ञसम्वतम् साम्यावस्थातमकः स्रह्पस्य विशेषो

#### रहियः १

लदादिषु द्योनालोचने कम् ' इति स्त्रेण । वहवो मद्याः सांख्यप्रतिपादकास्ते । द्यन्ते स्वयमेवेति ताद्याः सांख्यप्रतिपादकत्वत् । त्या च ताद्यात्वात् सांख्यप्रतिपादकत्वात् । तद्यात्वेत्तेत्व स्वयमेवेति ताद्याः सांख्यप्रतिपादकत्वात् । तद्यात्वेत्तेत्व स्वयमेवेति तद्यात्वेत्तेत्व स्वयमेवेति । यक्ति क्षित्व निव्यतिकेति तद्वक्तं स्वयम् । अव्यक्ति । मात्राः अन्ति । यक्ति । यक्ति । यक्ति । मात्राः अन्ति । यक्ति । यक्ति । यक्ति । यक्ति स्वयम् । स्वयम् वि । वि तद्वक्ति वि । यक्ति । यक्ति । यक्ति स्वयम् । त्यक्ति वि । यक्ति प्रत्यावि । यक्ति प्रत्याव । यक्ति प्रत्याव । यक्ति प्रत्याव । यक्ति प्रत्याव । यक्ति । यक्ति

इति मन्ने यथा न विशेषो विषातुं शक्यते । न हि कर्मविशेषं कल्पयित्वा तत्राबीग्विष्ठचमसं कल्पयित्वा तत्र यशोरूपं सोमं होतारो मन्नेण भक्षयेयुरिति तत्रावाायकचमस् कल्पायत्वा तत्र यशास्त्र साम हत्तास्य मुक्ता गुरुस्य कल्पयितुं शक्यते । तथा प्रकृते रोहितद्युक्ककृष्णशब्देन रज्ञःसन्वतमांसि कल्प-यित्वा न तद्वरोन सर्वमेव मतं शक्यते कल्पयितुम् । कपिछऋपिवाक्यमप्यनित्य-संयोगभयात्रित्यऋपेरेवानवादकम् । तसान्न मन्त्रमात्रेण प्रकरणश्रत्यन्तरनिरपेक्षेण विशेषः कल्पयितं शक्यः॥ ८॥

## भारतास्तरम् ।

विधातं शक्येत । स च न शक्यते । शक्तित्वेन शक्तिमदधीनोदयतया तत्सापेक्षतपैय सिद्धत्वात् नच खगुणैनिंगृदस्यं तद्गमकम् । तत्र खपदेन ब्रह्मण एव ग्रहीतुं शक्यतया तद्गुणानामेव ग्राह्मत्वात् । उत्तरार्थे, 'यः कारणानि निविकानि तानि कालात्मयुक्तान्यधिति-तथात्वस्य पराणसिद्धत्वात्रापि, योर्नि योनिमिति तद्गमकम् । वीप्साया बहुत्वस्य च वाधकत्वात् । ष्ट्रपात्त्रस्य उत्पातस्य नामा जाना जानामान्य अत्यास्य । जान्यता न्युर्वस्य पंचापकर्यात् । नाप्यंद्राभेदात् समाधिः । तस्यापि यक्तिसाधारणत्यात् । अतथमसयाक्ययदद्रास्युक्तरीत्या करूप्यमानस्य विशेषस्याभावात्र सांस्यमतसिद्धिः । कपिल्टाक्यादसिद्धिस्तु भाष्य एवोषपादितेति पूर्वाधिकरणोक्तमक्षण्णमित्यर्थः ॥ ८॥

# रक्तिः ।

तेन चमसेन तुल्यश्रमसबद्धर्ततेऽविशेष इति किया । तत्सापेक्षेति शक्तिमदात्मसापेक्षतया । घटवद्भतलिमत्यादेः प्रयोगसः मृतलादिज्ञानवत् संबन्धित्वात् । यद्यपि घटज्ञानवत् संबन्धित्वमपि प्रयोगस्य तथापि प्रकृते नोपयोगः । तद्गमकमिति अनादिप्रकृतिगमकम् । प्रकरणादाहः । तन्त्रेति प्रकरणं श्रेताश्वतरे ३० महावादिनी वदन्ति किं कारणं महा कुतः स्म जाता जीवामेट्युपकमारख-शब्दस्यात्मात्मीयज्ञातिधनवाचकत्वाच ब्रह्मणः । स्वशब्देन प्रकृतिसंग्रहाभावे प्रमाणान्तरमाहः उत्तरित । निष्किलानीति प्रकृतिरिष संगृहीता । अधितिष्ठति स्वर्गणैः । तस्येति ब्रह्मणः । तथेति तहमकत्वेन । पुराणेति ततीयस्कन्धपश्चमाध्याये ।

<sup>'</sup>त्वं नः सुराणामसि सान्वयानां कृटस्य आद्यः पुरुषः पुराणः । त्वं देवशक्तयां ग्रणकर्मयोनौ रेतस्त्वजायां कविमादधेऽजः'॥

इति पुराणसिद्धत्वात् । किं च 'ततो वयं सस्प्रमुखा यद्यें वभूविम' इति पुराणम् । वयं सात्विकादंकारप्रमुखाः । यद्यें भगवतः कार्यार्थे । यहत्वस्यति । योनीरित्यत्र । अंदोति प्रकृत्वंशमेदाद् वीप्सावहुत्वयोः समाधिः । शक्तीति जन्यशक्तिसाधारणत्वात् । अत इति कपिच्वाक्यातिरिक्तवाक्यानां प्रकृत्यगमकत्वात् । विद्योपस्येति । रोहितगुक्ककृष्णग्रब्दानां रजः-सत्त्वतमोवाचकत्वरूपस । कपिलेति । 'ऋषिं प्रस्तं कपिलम्' इति कपिलस वाक्यम् । प्रतिपाद्य-प्रतिपादकमावसंगन्धे पष्ठी । अत्राप्यानुमानिको न वैदिकश्चमसयदविशेषात् । यन्नेवं तन्नेवं 'यतो वा इमानि' इखुक्तजगजन्मादिकर्तृत्वादिवदिखनुमानमपि । भाष्ये । न विद्याप इति । ननु कं त्रलाक्षेत्र इति चेप्प्रृणु—चम्यते मध्यते सोमोस्मिन् पात्रविशेषे इति चमसः सोमपानपात्रं स्मात् वर्षिकरणे पत्, वृद्धिर्न, छन्दक्षि विकल्पात् सोयं पूर्वतत्रे तृतीयसः पद्ममपादे च्योतिष्टोमे शैतुः होतुथमत्तः श्रमेद्यणः प्रोहातृणां प्रयजमानस्य प्रयन्तु सदस्यानामित्यक्तः। एवं च जिज्ञासाधिकरणोक्तं

# ज्योतिरुपक्रमात्तु तथा ह्यधीयत एके ॥ ९ ॥

नन चमसमन्त्रे अवीग्विल इति मन्नव्याख्यानमस्ति । शिरश्चममः गणा वै यदाः प्राणा वा ऋपय इति । नात्र तथा व्याख्यानमस्तीतीमां दाङ्गां

भाष्यप्रकाशः ।

ज्योतिरुपक्रमान्तु तथा स्त्रधीयत एके ॥९॥ स्त्रमवतारयन्तो व्याक्रवेन्ति नन्वित्यादि । इतीमामिति इति हेतोश्रमसदृष्टान्तस् वकुमश्रवयत्वादजाश्रव्दे योगिकार्थमा-त्याच्यात्मप्रकरणास्यद्भवादृदार्थं च विद्यायात्र सांख्यसिद्धा प्रकृतिरेवाङ्गीकार्येतीमामित्यर्थः । रहिम: 1

तस्माद्यत्रापि विव्यश्रवणं तत्रापि अर्वाग्विङशमसः ऊर्ध्वद्यन्नोमवदिति विधि परिकल्प्य तत्रलानां तञ्छेपस्वं परिकल्प्य कर्मविशेषं प्रब्रह्मण एत्वित्युक्तवस्यार्थं कल्पयित्वा बिस्रो वसा तं दर्शपूर्णमासयोर्द्रणीत इति वाक्यात् । तथा च स्यादेतत् अयातो त्रह्मजिज्ञासेत्यादि जिज्ञासाधिकतण-भाष्योक्तमानवं प्रत्यक्षिपः तिद्धः । एवं च विशेषो बद्धत्वार्थं धर्मविशेषरूपः । एतदेवाहुर्नहीति । तत्र्यार्वागिति विशेषणार्थः स्पष्टः । सोमे यग्रोरूपव्यापकत्वं तु श्रुतिप्रामाण्यात्, विश्वरूपत्वं तु सर्वेस सर्वोत्मकत्वात् । वागष्टमीत्यसार्थमाहुः मञ्जेणेति । वागष्टमी ऋषिवत्तीरे निकटे कर्मनिबेशयसे-लप्टमीलं ब्रह्मणा वेदेन संविदाना संवधातीति मचार्थः । अत्र कर्मविरोपे चमसो ब्रह्मणः प्रैत्वितात्रोक्तचमसपदव्यतस्या सोममक्षणं प्राप्तं तदाहः भक्षचेय्प्रिति नान्यं क्रियापदमत्र । निसन्द्रिपेरिति साहुणस्तु न । छन्दोनदिमाध्यमिति विकत्पात् । अन्विति । सिद्धस्य कथनमतुवाद-इति कपिलपदार्थः सिद्धः । विदेशप इति ब्रह्मत्वार्थे धर्मविशेषः ॥ ८ ॥

ज्योतिरुपफमात्तु तथा ह्यघीयत एके ॥ ९ ॥ नन्विसादीति अयं मन्नो वृहदारण्यके शिशुग्राह्मणेस्ति । व्याख्यानमिति श्रुतिस्तु अर्वाग्विलश्रमसः कर्ष्यंद्रप्त इतीदं तिच्छिर एप अर्थोग्विलथमसः जर्ध्वेशुप्रस्त्रस्मिन् यशो निहितं विश्वरूपिति । शाणा वै यशो विश्वरूपप्राणा नो तदाह तस्यासत ऋपयः सप्ततीर इति प्राणा वा ऋपयः प्राणा तदाह वागष्टमी महाणा संविदानिति अत्र हि शिशूपासनं प्रक्रम्येपं श्रुता सप्रतीकच्याख्यात्री तपेदं तच्छिर हति अयं वा व शिशुर्योयं मध्यमः प्राण इति श्रुतेः प्राणात्मकस्य शिशोः प्रसाधानमूतशिर एव तत्र श्रोत्रादिछिद्रेषु प्रत्येकं श्राण आधीयते शृण्वन्स्रोतं भवतीति । अर्थाग्विङः अवास्त्रुतः अपः स्थितसेव मुखस विठलात् । शिरसो बुधाकारसोपरिदर्शनात् ऊर्ध्वबुधः चमसो यज्ञपात्रविवेप-स्तद्वदिति । प्राणादीति प्राणादिरूपं यग्नःशब्दादिप्रकाशनं तत्कारणं नार्योक्षासकलाद् विश्वरूपं तस्मिन् । शिरिति निहितं एतदिति यश इत्यर्थः प्राणा वा इति प्राणरूपा ससऋषयः शिरोठक्षण-चमसस्य तीरे निकटे आसते सवन्तीति । एतदिति ऋपीनित्यर्थः । त्रखणेति बेदेन संवधाति के ते प्राणा ऋपयः इ्त्याहाम्रे इमादेव विश्वामित्रजमदमी अयमेव विश्वामित्रोऽयं जगदमिरिमादेव वसिष्ठकरयपाययमेव वसिष्ठोयं करयपो वागेवात्रिः याचा छन्नमद्यते अतिई व नामैतद्यद्विरिति इमाविति कणी अयं दक्षिण कणी अयमुत्तरः कर्णः इमी चक्षुपी इमाविति नासापुटी इति व्याल्यानम् । भाष्यसिद्धार्येन समं भाष्यार्थमाहुः चमसेति । अविशेषे देशन्तः अध्यात्मेति वात्मिन । आत्मविषयप्रकरणासंबद्धत्वात् । स्टेंदित छागीरूपम् । इमामिति प्रसक्षगे इदमः

परिहरति तुशब्दः । अजाशब्देन ज्योतिरेयोच्यते । यथा हाजा अल्पदोग्धी तथेयं नश्वरसुखदात्री अग्निसूर्यसोमिबचुदूषा ब्रह्मणो हंसोक्तचरणरूपा। भग-बत्कार्याशरूपत्वात् 'तासां त्रिवृतं त्रिवृतमेककां करवाणि'इति छुतेश्च प्रथमोत्पन्ना

#### भाष्यप्रकाशः।

नन्वजाशन्दार्थानिद्वीरे कथं तत्परिहार इत्यत आहुः अजेत्यादि । तर्बजाशन्दप्रपोगः इत इत्यत आहुः प्रथेत्यादि । तथाच 'पस्य नीलोत्पलद्वन्द्वानिःसरन्ति शिताः बराः' इति विज्ञानीपिध्यावसानेन तथात्ववीधनाय प्रयोग इत्यर्थः । नत्रु किं तज्योतिर्यदेवसुन्यत इत्यत आहुः अग्नीत्यादि । अग्निद्वर्यतोमिष्ट्यदूष्त्वाज्योतिः । रूपादिति पाठे मावप्रधानो निर्देशः । रूपति पाठः श्रीहत्ताक्षरेषु संदिग्यत्वाद् वोध्यः । छान्दोग्ये पष्टे प्रपाटके सत्यका-माय इसेन, अग्निः कला द्वीरं कला चन्द्रः कला विद्युत् कलप वै सौम्य चतुप्तलः पादो अञ्चले विद्युत् कलप वै सौम्य चतुप्तलः पादो अञ्चलो ज्योतिष्मानामोनत्युक्तो यथरणस्तद्वपा । तस्य चरणस्त्यन्त तः, तत्र तेजोऽस्रजतित

श्रुत्युक्तमगवत्कार्याञ्चलात् वस्य त्रिरूपत्वं, कार्यत्वसीत्वे च । तासां त्रिवृतमिति श्रुतेः । चोऽव-धारणे । अतः प्रथमोत्पन्ना या देवता तेजोरूपा सैवात्राजापदेनोच्यत इत्यर्थः । नतु तस्या अत्र

प्रयोगाद्धाष्पीयशान्दज्ञानगां प्रकाशोक्तसिद्धार्थभत्यक्षमाचार्याणां तद्वां चेत्ययेः । अजेति ज्योतिः शन्दं विहाय । अध्याह्तगौणीवोपनायेति भाष्यार्थमाहुः तथा चेति । इदं वाक्यं चन्द्रालोकस्थम् । पूर्वोर्थं तु 'रूपकातिशयोक्तिः स्वात् निर्मार्याध्यवसानतः' इति । तया च ययात्र नीलोत्पलशरपदाभ्यां लेचनकटाक्षाणां निगरणं विपयवाचकपदोहेखमन्तराप्युपस्थापनं तत्पूर्वकतद्रप्रताध्यवसानं तथा ज्ञातकार्यपदाम्यां ज्योतिस्तत्कार्ययोसाद्वाचकपदोहेखमन्तराप्युपस्थापनं तत्पूर्वकतद्रप्रताध्यवसानं तेन तथात्म्य । अध्याह्तरागैणीत्वं तु 'क्य्ये' तस्य वीषनाय । तथा च गौर्वाहीक इत्यत्र इव लक्ष्यमाण्युणा गवायपेक्षयात्यदेवप्यात्वाचयः अवात्विशिष्ट अजार्त्पश्चयसायेवतासंवन्धास्यवरक्षणाया अन्यदोग्धीत्वादिषु सत्त्वाहणेषु लक्ष्यमाणत्वं 'लक्ष्यमाणगुणैयोगात् वृत्तेशिष्ट तु गौणता' इति काव्यक्षश्चो । ननपूष्वारमिश्चं गौणीति चेदोम् । उपचारो गुण्योगः सत्त्वेति । एवस्तराग्रीतिन्त्रमाण्यत्रम्यत्वाचीः इःखदान्त्वादिष्ठण्योगः अन्यत्ववत् । अल्यदोग्धीत्वमजापदप्रपृतिनिमित्तं दुःचरान्त्वादि अल्यदोग्धीत्वमजापदप्रपृतिनिमित्तं । उपचारे क्ष्यमाण्यादि अल्यदोग्धीत्वमजापदप्रपृतिनिमित्तम् । ज्योतिरुप्ताची अल्यदोग्धीत्वमजापदप्रपृतिनिमित्तम् । च्योतिरिर्हित तथेवमिति भाष्योक्ता च्योतीरुपाचाः । भाषेति । यद्वा । बिससोमस्यर्थिद्यतं ह्वां रूपं प्राप्यात्मेवं ज्योतिरुप्ताचा । स्वरस्ववत्ति नाष्यार्थः ।

षानन्तेषि हि कायार्णामित्सुत्तमा 'सर्वेषां त्रिगुणत्वाद्धि तयोभेंदाः ष्टयङ् मताः' इति निवन्यात् । किं च मगवत्कार्येति माप्योक्तकार्यत्वं वस्यादावसंमित्र वद्ध त्रिहें विद्यारित श्रुतेः । सूर्यवन्द्रयोः प्रक्षोपनिषादे षहुपाद्यष्टिकर्तृत्वोक्तेश्वरुक्षणाकान्तत्वात् । विद्युतो विद्युद्रखेलाहृरिति वृहदारण्यकात् । अतः कार्यत्ये कारणं वक्तन्यम् । तथा ज्योतिषि नर्षुसकेऽजेति स्त्रीत्वे हेतुर्वक्तन्यः इति चेत्तराहुः चिरूपत्यमिलादि । अत इति दोषामायात् । कार्येऽजापदयोगः कथमिलाग्रङ्काग्रे सुवे निराकार्या ।

त्यच्छोपे पद्ममी । द्राह्मण इति भाष्यं विद्युण्वन्ति स्म छान्दोग्य इति । भगवत्कार्येति भाष्यं विद्युण्वन्ति स्म तस्येति ज्योतिषः । तास्तामिति भाष्यं विद्युण्वन्ति स्म तस्येति । नतु तसेबोऽछ्जतेति छान्दोग्यश्रुला कार्यन्तं तत्पदवान्यसद्वद्यणखेजसस्तर्हि तस्य त्रिरूपत्वं वक्तव्यम् । देवता अजाशन्देनोच्यते। तत्र हेतुः। उपक्रमात्। अत्रैनोपर्कमे, 'तदेवाग्निस्तद्वा-युस्तदादित्यस्तदु चन्द्रमाः' इति । द्वा सुपर्णेति चाग्ने। मध्ये चायं मन्नः पूर्वोत्त-रसंबद्धमेव वदति । सा सुख्या सृष्टिः । अजद्वयं जीवब्रह्मरूपमिति । अत्र

# भाष्यप्रकाशः ।

क्यं प्रत्यभिज्ञानमित्यत आहुः तत्र हेतुरित्यादि । तथापि चेतनाधिष्टितत्वस्य कथं प्रत्यभि-ज्ञानमित्यत आहुः द्वा इत्यादि । सैव कृत उच्यत इत्यत आहुः सा मुख्या सृष्टिरिति । सा त्रिष्टत्कृतदेवतारूपा मुख्या मृष्टिः । मृष्ट्यन्तरकरणसमर्थमायं कार्यमत उच्यत इत्यर्थः । एवमत्राज्ञामत्रस्य पूर्वार्थं च्याख्यातम् । उत्तरार्थं च्याकरोतीत्याहुः अजद्वयमित्यादि ।

# रहिमः।

अयमर्थः । ब्रह्मत्वेषि चतुर्व्येहेऽन्तर्भावस्य साध्यत्वेन खरूपरुक्षणानाकान्तत्वेन चैकत्वामावात् 'पक्षेत्राद्वितीयं व्रख' इति श्रुत्ससर्यादनेकेयरापत्तेः ।

'भयादस्याग्निस्तपति भयात्तपति सूर्यः । मयादिन्द्रश्च वासुश्च सृत्युर्धावति पश्चमः' ॥ इति । 'न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतौयमग्निः । तमेव भान्तमृतुभाति सर्वं तस्य भासा सर्वमिदं विभाति' ॥ इति च ।

काठके श्रावणात विद्युति वाच्यं बद्धात्वं तदपि विद्युद्धदेशाहरित्यत्र केचिदित्यध्याहारे केचिदित्यखरसं ग्रस्तं तदि केचिदिति विरला इति सबोधिन्याः । खरूपलक्षणाकान्तेति हालम-योग्यकर्त्कविचारेणेति। किं च ब्रह्म तर्हि अबिरिति श्रुतिरिप सुबोधिन्यामत उमयं सुबोधिनीप्रमाणकं तदमयं विहाय कार्यत्वमत्रोक्ते ज्ञेयमिति चतुरस्रम् । त्रिरूपत्वं स्रोहितशुक्षक्रण्यरूपत्वं तत्तेजोऽएजत इत्युक्तवीच्यते तदपोष्ट्यत तदमे ता अन्नमध्यन्त इत्युक्तवीच्यते तासां त्रिष्टृतं त्रिष्टृतमेकैकां करवाणि इत्युक्तवा यदमे रोहितरूरूपं तेयसस्त्रद्भं यच्छुक्तं तदपा यत्क्रप्णं तदस्रसापागादमेरप्रित्वं वाचारम्मणं विकारो नामपेयं वीणि रूपाण्येव सत्यमिति त्रिवृत्करणे छान्दोग्यश्चतेः त्रिवृतमिति श्रसंशेन पोध्यते कार्यत्वस्रीत्वे तासामिति श्रुसंशेन पोध्यते । तासामित्यस्य तेजोयन्नरूपेदेवतानां कार्यरूपाणामित्यर्यात् । इमास्तिस्रो देवता इति श्रुतेः । कथमिति केन हेतुनेति प्रश्नः । प्रत्यभीति सेयमजेति प्रत्यभिज्ञा । न च नित्यानित्यसंयोग इति शहुनम् । दृष्टान्तार्थमात्रस्वात । द्द्यान्तव्यतिरिक्तसके ऐक्यविषयत्वात् ऐक्यप्रतीतेर्प्रमत्वात् तत्र हेतुरित्यादीति उपक्रमोपसंहारा-म्यामर्थनिर्णयादुपक्रमसासंजातिवरोधित्वन प्रवरुत्वात् स्रष्टिकर्तृत्वोत्तयाजा ज्योतिः प्रश्नोपनिषदुक्ती सूर्यचन्द्रमसौ । वायुः बृहदारण्यकोक्तो यशक्षुपः खखरूपं प्रापितवान् सः । अप्रिर्व्यापकः वसुरूपः प्वमना ज्योतिश्रतुष्टपरूपा । अत्र गृहदारण्योक्ता विद्युत् न छान्दोग्ये वाद्युर्ने विद्युदस्ति । तस्या मह्यरुपायाः संनिवेशार्यमुत्तरमार्य्यं व्याचकुः तथापीति चेतनोग्निः। हा इत्यादीति । ही जीवमह्यरुपी मद्याप्तिः । विद्युत्पक्षे विद्युद् मद्येति । तदेवामिरित्यसाः अप्तिः कठेलसाध्येकवाक्यत्वे वायः प्राणी विधुदिति यावत् । सैवेति अन्याकृता देवता सदेव सोम्येदमग्र आसीदेकमेवाद्वितीयमिति श्रत्यक्ता-मिविद्युदन्यतरात्र श्रुती कुवः कस्मादेवोरुन्यते तेनोनिरूपणे इत्यत इत्यर्थः । उच्यत इति । समनायित्वार्थम् । स्ततः प्रतीतत्वाद्वा गावप्रत्ययेन प्रकृतिनन्यवोधे प्रकारतामापन्नेनोन्यते इत्यर्थः । अत पत्र मुख्यपदम् । अजद्भपमित्यादीति अयममजपदं जीवपरम् । दितीयं महापरम् । तन्त्रेति १११ मन्दर्रः

प्रकरणे न स्पष्ट इति निरूपयति । तथाहि श्रत्यन्तरे स्पष्टमेव अधीयत एके 'यदम्ने रोहितं रूपं तेजसस्तद्रूपं यच्छुक्वं तदपां यत् कृष्णं तदन्नस्य' इति । एवमग्रेऽपि कलात्रये । अनेन जीवेनात्मनेति जीवव्रद्याणोश्चानुप्रवेदाः । बीजेऽपि त्रीविध्यमिति सरूपत्वम् । भगवतोऽभोगे हेतुः जीवेन मुक्तभोगामिति । तसात् प्रकृतेऽपि चमसवच्छतावेवार्थकथनात्र सांख्यमतप्रतिपादकत्वम् ॥ ९ ॥

# भाग्यसङ्ख्या ।

नन्वज्ञाया ज्योतिष्ट्रेन निरूपणमयुक्तम् । छान्दोग्ये तेजस उत्पत्तिकथने त्रिरूपताया अनुक्तत्वात । भाष्ये च हंसीक्तचरणस्पत्वेन व्याख्यानमयुक्तम् । तसापि तत्रानुक्तत्वादित्याश्येन सत्रशेपमवतारयन्ति अञ्चेत्यादि । अत्र प्रथमकार्यप्रकरणे त्रिरूपत्वं, हंसीक्तश्वरणो न स्पष्ट इति हेतीस्त्रत्यं श्रुत्यन्तरं दर्शयतीत्यर्थः । श्रुतिमाद्वः यदग्नेरित्यादि । नतु यदि तेजोरूपा देवताभिग्नेता तदा सत्रकृता तेजःपदमेव क्वतो नोक्तमित्यत आहुः एवमित्यादि । कलात्रय इति देवताभिन्नता तदा सत्रकृता तेजःपदमेव क्वता नाकामत्यत आहुः एवामत्यादि । फटात्रय इति स्वर्धसोमिवद्युद्धे । तथाचैतद्ये, यदादित्यस्य रोहितं रूपं यचन्द्रमसो यद् विद्युत इत्यादिनिरूपणात् तत्र हंसोक्तपादरूपतादिधर्मनिरूपणार्थं ज्योतिःगदं त्रयुक्तं, न तेजःपदमित्यर्थः । असां श्वतो जीवन्नव्याप्ति क्रांक्तत्रायामाहुः अनेनत्यादि । जीवेनेति तहार्थत्तियपाऽऽत्यनेति क्राणतृतीयया च वोधिते इत्यर्थः । सरूपत्यकथनत्रयोजनमाहुः वीजेऽपीत्यादि । 'बीजं मां सर्वभूतानां विद्धि पार्थं सनातनम्' इति वाक्याद् बीजं मगवान् । तत्रापि सचिदानन्दरूपत्वात् त्रीविष्ममत्तीत्यतः प्रजासरूपत्यम् । तथाच कार्यकारणयोः सारुक्षप्यस्तेत्वति वास्पादे नाम्याच कार्यकारणयोः सारुक्षप्यसेत्वर्तिकत्वनार्थात् नाप्तान् विष् यत् सरूपत्वकथनं तत् प्रजानां तेजोऽवकात्मकृत्वेऽपि वीजधर्मस्य सचिदानन्दरूपत्वस्य ज्ञापनार्थमित्यर्थः । तस्मादिति यस्मादेवं वाक्यतात्पर्यं तस्मात् ॥ ९ ॥

रहियः ।

छान्दोग्ये । अनुक्तेति उक्तत्वेप्यग्रिमग्रन्थावतरणायाहार्यज्ञानविषयत्वं कृत्वानुक्तत्वादित्युक्तम् । एवं पुर्वत्रापि ज्ञेयम् । तन्त्रस्यमिति छान्दोग्ये मवं जाताद्यर्थेऽच्ययात्त्यप् । श्रेताश्वरतरश्रतेरन्या श्रतिः श्रयन्तरम् । तत्र छान्दोग्ये जातादिः तत्रत्यं तद्दर्शयति तन्त्रेति छान्दोग्ये । हंसोन्हेति आदिना त्रिरूपता । अस्यामिति श्रेताश्रतरन्याल्यानरूपायाम् । छान्दोग्यश्रतौ जीवन्रह्मणी उत्तरार्षेऽज-द्वयवाच्ये कुत्रेति खळप्रथः । सन्हर्णेति व्याख्येयश्चतौ 'सह्हपा' इतिपदेन तेषां खल्वेपां मूतानां त्रीण्येव धीजानीति छान्दोग्योपदृहितां गीतामाहुः बीजं मामिति । सचिदिति सद्रोहितं परिग्रेपात्, चित् शुक्का प्रकाशकत्वात्, आनन्दः कृष्णस्त्रमोजनकत्वात्, तमसञ्च कृष्णत्वात् । बीजधर्मेति तेन समवाधित्वं स्कोरितम् । निमित्तत्वं सतः । ज्योतिषि कार्ये सतोऽभिन्ननिमित्तोपा-दानत्वम् । एचिमिति उक्तप्रकारेण छान्दोग्यश्चतिषु व्याख्यानतालये श्वेताश्वतरीयाः जामेकामिति श्रुतिवानयतात्पर्यम् । भाष्ये । श्रुतावेचेत्रप्रेकनचनमविवक्षितम् । ताश्र श्रुतयः पुर्वेषयाद्यरोभेन साक्तकमा अत्र प्रोच्यन्ते 'सुदेव सोम्येदमग्र आसीदेकमेवाद्वितीयम्, तद्भीक आहुर-सदेवेदमम् आसीत् एकमेवादितीयम् । तदेक्षतं बहु सां प्रजायेयेति, तत्तेजोऽस्जतं तदेक्षतं बहुः सां प्रजायेयेति, तदपोस्जतं तस्माद्यम् क च शोचिति स्वेदति वा पुस्पः तेजसं एव तदस्यापो जा-पन्ते, ता जाप ऐसन्त बहुषः स्वाम प्रजायेमहि इति, ताः अञ्चमस्जन्तं तस्माद्यम् क च वपति तदेव म्पिष्टमन्नं भवत्यद्भाः एव तद्घ्यन्नामं जायते । तेषां खत्वेषां मृतानां त्रीण्येव वीजानि भवत्यण्डजं

# रहिमः ।

. जीवजमद्भिन्नमिति सेयं देवतैक्षत हन्ताहमिमास्त्रिस्रो देवताः अनेन जीवेनात्मनानुप्रविदय नामरूपे व्याकरवाणीति तासां त्रिवृतं त्रिवृतमेकैकां करवाणीति सेयं देवतेमास्त्रिक्षो देवता अनेनेव जीवेनात्मनातुप्रविश्य नामरूपे व्याकरोत् । तासां त्रिवृतं त्रिवृतमेकैकामकरोद्यया तु खुदु सोम्येमा-स्तिस्रो देवतास्त्रिवस्त्रिवदेकैका भवतीति तन्मे विजानीहीति । यदमेः रोहितं रूपं तेजसस्तद्रपं यच्छुकं तदर्पा यत्क्रष्णं तदन्नस्थापागादग्नेरप्रित्वं वाचारम्भणं विकारो नामधेयं त्रीणि रूपाण्येव सत्सम् । यदादित्यस्य रोहितं रूपं तेजसस्तद्रपं यच्छकं तदर्पा यत्क्रम्यं तदन्नस्वापागादादित्यादादित्यत्वं वाचारम्भणं विकारो नामधेयं त्रीणि रूपाण्येव सत्यम् । यजन्द्रमसो रोहितं रूपं तेजसस्तद्भपं तच्छकं तदपां यत्क्रष्णं तदन्नस्यापागाचन्द्रमसश्चन्द्रमस्त्वं वाचारम्भणं विकारो नामधेयं त्रीणि रूपाण्येव सलम् । यद्विद्यतो रोहितं रूपं तेजसस्तद्रमुं यच्छक्तं तदपां यत्क्रच्यं तदन्नसापागाद्विद्यतो विद्यत्तं वाचारम्मणं विकारी नामधेयं त्रीणि रूपाण्येव सत्यम् । एतद्ध स्म वै तद्विद्वा ४स आहुः पूर्वे महाशाला महाश्रोत्रिया न नोड्य कथनाश्रुतमगतमविज्ञातमुदाहरिष्यति इति होस्यो विदांचकुरिति श्रेताश्वतर-श्चतिच्याख्यानरूपरुअन्दोग्यश्वेतकेतुपाख्यानस्थाः एकमेवाद्वितीयमित्युक्तं 'वीर्य' मे दुश्यरं तपः' इति द्वितीयस्कन्याठोचनाद्वीर्याचेजः अन्नोत्पत्तिः । वर्षति वर्षणमगं विमोकः तथा चापां वर्षणकर्तः सामर्थ्यादन्नत्वं अस्थ्यादिवत् । पृथिवी वा अन्नं आद्यं अद भक्षणे 'ऋहलोण्यंत' अत्तं योग्यं तयोः समाहारोन्नाद्यः अधिजायते अध्यपसर्गकतिकोष उन्नेयः । अधना तेजःपदवाच्याऽजायाः प्रथमकार्यत्वं वक्तं कार्याणां सत्पदार्थभूतानि सदेव सोम्येदमग्र आसीदित्यत्र सत्पदेन उक्तानि बीजान्याह तेषामिति । तेषां प्रसिद्धानामेषां भतानां मतुष्यपक्ष्यादिकानां कानीत्याह आण्डजमिति । खराद्र 'एतन्नानावताराणां निधानं बीजमञ्ययम' इति वाक्यात । जीवजं रेतः । जरायजं वा जरायुजं मनुष्यादि । तत्र योजपदप्रयोगश्चित्त्यः । उद्गिनति इत्युद्धित् कर्तरि किए । स्थावरं ततो जातमुद्धिजं स्थायरपदमनुतयोद्धिन्तपदमुकं तेनोद्धिनति यो जगदाश्रयः स सर्वेयां यीजस् । अभिन्ननिमित्तोपादानम् । तत्त समन्वयादिति व्यासस्त्रात् । 'विष्टभ्याहमिदं क्रत्स्नमेकांशेन श्वितो जगत' इति गीता । अत्र श्वेताश्वतरोक्तो शब्बवादिनो वदन्ति कि कारणं बद्ध क्रतः स्म जाता जीवाम इत्यक्तव्रध्नप्रश्लोत्तरं सदेव सोम्येत्यादि तदेव बीजवर्यं चत्रष्ट्यं वा तेषु । एतस्याजगदाश्रयरूपारसतः भतान्तर्गततेजः पदं तदर्थश्राजा अग्निवाय्वादित्यचन्द्ररूपा प्रथमकार्यम् । सापि नश्ररसुखदा न रूपकार्यसिंहतेति । तसाश्र प्रत्येकं चत्वारि रूपाण्याह । सेयमिति प्रकृताव्यवहितोक्ता व्याकृताव्या देवता पूर्ववदेक्षत आत्मनाऽनश्रता सता । अन्विति । एवां सृष्टिमनु 'पुरश्चके द्विपदः पुरश्चके चतुष्पदः पुरः स पक्षीमृत्वा पुरः पुरुष आविशत्' इति मधुनाबणस्रश्चरमुक्तन्यायेन । विजानीहिहि इति हेति अञ्चिकारः।हि हीति, विजानीहीति पाठः सप्टः। तेजःपदवाच्याऽजायाः अस्यादिखचन्द्रमो-विद्युद्रपेष्वसित्रिवृत्करणमाह यदमेरिति अमी सतस्तेजोनिविष्टस सत्त्वादाह रोहितमिति, अव्निविष्टस सत्त्वादाह यन्छक्कमिति, पृथिवीनिविष्टस सत्त्वादाह यत्कृष्णमिति, तथा च यान्यमेश्रिवकृतस्य रोहि-नादिरूपाणि तान्यत्रिवृत्कृतानां तेजोयन्नानां रूपाणि इत्युक्तम्। नन्वत्रित्वं गन्तृत्वं नाग्रौ दरपते । न च येनेन्द्रियेण यहुद्यते तेनेवेन्द्रियेण तहता जातिस्तद्भावश्र एद्वेते इति नैयायिकोक्तेः दरयेते इति वाच्यम् । अपागमनानन्तरमिन्द्रियेण तह्न्बते । अपागमनमेव कुतः इसतो विचारादित्याह् अपेति । आहु न्याती इत्यस रूपनीति । अतो न्यापकेन सता रूपत्रयरूपामित्वमागादिणो गा । अतोष्ठी

रूढः। न जायत इति योगः । अनुभयरूपत्वात् कथं सृष्टिवाचकत्वमित्वादाङ्क्ष्य परिदरति कृत्पनोपदेशाञ्च । कल्पनात्रोपदिश्यते ।

आचा सृष्टिः कल्पनया अजाशन्देनोच्यते । यथा हाजा वर्करसहिता

## भाष्यप्रकाशः ।

परिहारं व्याङ्क्विन्ति कल्पनाऽत्रेत्यादि । एतसैव विवरणम् आर्चेत्यादि । कल्पनामा विवरणं यथेत्यादि । तथाच तस्या भगवत्साहित्येन कार्यसाहित्येन चीपासनार्थे गौण्याऽज्ञत्वीपदेश रहिमः ।

इति वदतां समुदायशक्ती रूढिः अवयवशक्तियोंगः एतद्वभयातिरिक्तयोर्पत्रावयवशक्तिमध्ये समुदाय-शक्तिरप्यस्ति तद्योगरूढं पङ्कजादिपदम् । यत्र तु यौगिकार्थरूङ्कर्थयोः स्नातन्त्र्येण चोधस्तद्यौगिक-रुढं यथा उद्घिदादिषदम् । अत्र हार्ध्वमेदकर्ता तरुगुल्मादिरि हाध्यते योगविशेषोपि इति रुढियोगातिरिक्तशक्तिद्वयदर्शनाञ्च नैयायिकशुद्धेयमिति चेत्र । पङ्कजादिपदं योगरूढं तत्र पङ्कज-निकर्तृह्मप्त्वमवयवशक्त्या पद्मजपदं वोधयति, समुदायशक्त्या च पत्रत्वेन ह्मपेण पत्रं वोधयति । न च केवलावयवशक्तया कुसुदादौ प्रयोगः स्यादिति वान्यम् । हृदिज्ञानस्य केवलयौगिकार्थन चोधप्रतिवन्यकत्वादिति प्रात्रः । वस्तुतस्तु समुदायशक्तयोपश्चितपत्रे अवयवार्थपङ्गजनिकर्तुरन्वयो मनति, सांनिध्याद्यत्र त रूब्यर्थस्य वाधः प्रतिसंधीयते कुमदत्वेन रूपेण च वोधे तात्पर्ये तत्र रुक्षणया कुमुदादेवेति । यत्र तु कुमुदत्वेन घोषेन तात्पर्यज्ञानं पद्मत्वस्य च वाषः तत्रावयवशक्तिः मात्रेण निर्वाह इखाहुः । यत्र तु सञ्जादौ अनयवार्यवाधः तत्र समुदायश्चरा प्रात्वेन रूपेण वोधः । यदि सञ्जाङ्कां विज्ञातीयमेव तदा लक्षणयैवेति सिद्धान्तमुक्तावल्याः वस्तुतस्त्वरस्रक्तपक्षेणि रूदियोगमपहरतीत्वस्य प्रसक्तेः । न च पद्मत्वावच्छिन्नविशेष्यत्वानिरूपितपङ्गजपदप्रयोगजन्यः पञ्जजनिकर्तत्वावन्छिन्नविषयताशालिबोधं प्रति रुदिज्ञानस्य प्रतिवन्धकत्वेन प्राथमिकपञ्जजादि-पदयोगार्थबुद्धेः प्रतिवध्यतावच्छेदकानाकान्तत्वादिति वाच्यम् । विरोध्यविषयकज्ञानस्य प्रतिवन्धकत्वं छागायामिति । अत इति । सिद्धेऽजादिग्रहणं ज्ञापयित । जातिरुक्षणं डीपं वाधित्वाऽजवाचकाद-दन्ताद्वायेवेति । तदुक्तं सिद्धान्तकौमुद्याम् । अजाद्युक्तिर्झीपो डीपश्च याधनायैवेति । जातेरस्नी-विपयादयोपघादिति सूत्रसाजग्रन्दाद्यविघान एव प्रवृतिर्न छागग्रन्दात् व्यक्तेरमेदस्य जातियाधक-संग्रहस्य सत्त्वात् । यथा घटलं जातिर्न कठग्रत्नं व्यक्तरमेदादिति । 'आकृतिग्रहणा जातिः' इति **टक्षणपक्षे ज्ञात्वं जातिः अनुगतसंस्थानन्य**ङ्गात्वात् । तथापि नैपायिकपक्षेकनान्यतयाऽजात्वं जातिरस्येवेति गौरवात् न छागत्वं जातिरिति वोध्यम् । अनुभयेति अजागन्दस्योमौ रुटि-यौगिकावयवौ अस्य । संस्थाया अवयवे तथप् । तयपोऽयच् 'उमादुदात्तो नित्यम्' इत्सुमयरूपत्वा-भावात् प्रथमस्रष्टिवेजोवाचकत्वं कथमिति प्रथः । प्रकृते । गौष्यति तेन योगरूढिव्यतिरेकेणापीति भाष्ये गौण्येति होषः । भाष्ये तु शब्दनवाण महातृत्यत्वस्य 'अत एव च निसल्वस्' इति हान्-उक्तत्वात् तह्यतिकेणापि शब्दसामध्ये घोलते । गौणी तु पूर्वसूत्र उपपादिता । भाष्ये । चर्फरेति । कोशे कस्मिथिदयं शब्दः । शंकरमाण्ये च बहुपकेस सरूपवर्करा चेलजाविशेषणे । उपदेशेति कल्पनोक्तिरिलनुक्वा ।

## भाष्यप्रकाशः ।

घोक्तस्य मधुत्वस्य तिसन् वक्तुमशक्यरवेन सांख्यवादिनापि तत्र गौण्येव पृत्तिः कल्पनोपदेश-मादायेनादरणीया। जन्यथा श्रुतिविरोधापतेः । निर्गुणादिश्रुतिविरोधवेति सत्रयतः कपिलाञ्चा-र्यसापि तिद्दिरोधसासद्यत्यात् । अतो यथा मध्यादिविद्यायां कल्पनोपदेशस्त्वयाङ्गीकियते तथा श्रुतिविरोधपरिहारायात्राच्यङ्गीकार्यमिति प्रतिवादिनोधनार्थे तद्युसारेणोक्तम् । वस्तुतस्तु पुरुपविधनार्क्षणे समार्थे सृष्टि प्रकृत्य अजेतरामबद् वस्त इतर इति आवणादत्रापि तादगाका-समादाय चतुर्श्वषाञ्जन्यायवाधादजात्वमाद्यस्थरेक्यते वन्धकत्वाय । नचात्र मानासावः ।

इति वाक्याच । अपीति । नतु ह्यनेन परेन प्रतिवादिमते गौणी घ्वन्यते सा न संभवति एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानस्य प्रतिज्ञातत्वात् । बादित्यादीनां ज्ञानकर्तृभगवदमेदचोधनाय मधुमाछणस्य प्रष्टेप्तेपदेसंभवादिति चेन्न 'बानन्दादयः प्रधानस्य' इति स्वे आदिपदेन मधुलसापि संप्रद्वात् । स्वंधर्षमंत्वामानेनामदान्वयासंभवात् । अतो गौण्यर्थं, योगह्र्ष्टिच्यतिरेतेणापि शब्दप्रप्रत्यं वा मधुमाछण्य् । श्रुवीति श्रुतीनां घ्याच्यातश्रुतीनां घ्याच्यानस्यानां विरोधः । तत्तेजोऽद्यजत इलस्या वा । त्वयेति सांस्यप्रतिपादकेन प्रतिवादिना वा । तदन्विति तदन्रसारः तद्कामिन्नप्रकारेणानुसरणं तेनोक्तमिकस्वस् । तेन गास्सर्यामावो ध्वन्यते । तेन भाष्यस्य परमार्थत्वं ज्ञातन्यस् । धर्मस्यानं उवैः स्थितोऽत एव वृहस्पतिर्महरुद्वश्च तस्तरुं जातकामस्योत्ति,

'विस्मतः ग्रीतमयूखतः कर्मणि मयोनः सचिवो यदा स्यात्। नानाधनाम्यागमनानि पंसां विचित्रवत्तं नृपगौरवं च'॥

मङ्गलसाहित्यफलं---

'मन्नासंश्रसादिकलाकलापैः विवेकशीलो मनुजः किल खात् । चमुराविका नुपतिः पुरेशो आमेश्वरो वा सकुचे सुरेज्ये'॥ इति

ज्ञानप्रदीपनामप्रन्ये—

'भवति भाग्यपतिर्नृपवछमः सुरगुरौ नवमे सुखवान् गुणी । त्रिदरायज्ञपरः परमार्थवित् प्रसुरकीर्तिकरः कुठवर्षनः' ॥ इति ।

न संख्योपसंग्रहाद्पि नानाभावादितरेकाच ॥ ११॥ (१।४।३) भन्नान्तरेण पुनराज्ञाङ्क्य परिहरति । वृहदारण्यकपछे श्रूपते । भवितन्तर्भ पञ्च पञ्चनना आकाशस्य मतिष्टितः । विद्यान सम्म

भाष्यप्रकाशः

न संख्योपसंग्रहादिप नानाभावादितिरेकाच ॥ ११ ॥ यत्रमवतारयन्ति मन्नान्तरेणेत्यादि । आञ्चल्योति सांख्यमतस्य श्रीतत्वमाग्रङ्क्य । तेन विषयस्पर्हेतुमेदादिधकरणा-न्तरतं वा, पूर्वश्चेपत्वान्न वेत्यपि योधितम् । विषयमाहुः चृहदित्यादि अत्र पष्ट इति काण्यपाठाभिग्रावेणोक्तम् । मार्ध्यदेनानां चतुर्यं दर्शनादिति । मन्नार्थस्तु, यस्मिन्नेते पश्चादय आकाशान्ताः प्रतिष्ठितात्तमात्मानमेवं त्रबाज्यतं विद्वानन्यो जीवः, असृतो ग्रुक्तो भवतीवि श्चेपः । अन्यस्तु तमेवात्मानं त्रबाज्यतं विद्वानहममृत इति मन्य इति ज्याक्रियते ।

स्फुटत्वान्न कोपीत्सर्थः । स्त्रार्थः । कल्पनोप्टाबकारात् पत्रम्या छक् । चकारात् परोक्षवादात् । मध्यादिष्यव मध्यादिवदित्पत्र सप्तम्यनाद्धतेर्व्याकृतस्यात् पत्रम्या छक् । चकारात् परोक्षवादात् । मध्यादिष्यव मध्यादिवदित्पत्र सप्तम्यनाद्धतेर्व्याकृतस्यात् ज्ञारान्दस्यायगृष्टिरूपञ्योतिर्वाचकत्त्रस्य स्त्राविर्वाचकत्त्रस्य सहानदित् । अवात्त्रविर्वाधावायकत्त्रेन सह ज्योतिर्वाचकत्त्रस्य सत्त्रादिति । भाष्ये । चेद इति वेदस्य विश्वयस्यत्यादिति । भाष्ये । चेद इति वेदस्य विश्वयस्यत्यादिति । भाष्ये । चेद्र इति वेदस्य विश्वयस्यत्यादिति । भाष्ये । चेद्र इति वेदस्य विश्वयस्य । अत्रात्याव्यक्तेष्य । अत्रात्याव्यक्तेष्य । अत्रात्याव्यक्तेष्य । अत्रात्याव्यक्तेष्य । अत्रात्याव्यक्तेष्य । स्त्रात्याव्यक्तेष्य । अत्रात्याव्यक्तेष्य । स्त्रात्यक्तेष्य । स्त्रात्यक्तेष्य । स्त्रात्यक्तेष्य । स्त्राविर्वाचेष्यः । स्त्रातिर्वाचेष्यः । स्त्राविर्वाचेष्यः । कल्पनोप-देशाव मध्यादिवदित्यियः । इत्यधिकरणनिरूपणमित् ॥ १० ॥

इति द्वितीयमधिकरणम् ॥ २॥

न संख्योपसंग्रहादिष नानाभावादितरेकाच॥ ११॥ भाष्ये । वृहदारण्यकेति माध्यंदिनानां पष्ठेष्याये 'अय जनको ह वैदेहः कूर्वात्' इत्यारम्मके तत्रापि शारीरताद्यणे श्र्यते । प्रकृते । सूत्रमिति त्रिस्त्रमिदमधिकाणम् । तत्रात्र सूर्वे मञ्चान्तरेण पुनराशङ्का परिहार इत्यार्गेम्त्रायेः संख्यापूर्णं च। एवमन्यत्रापि । यस्मिन्निति । पूर्वार्थं भाष्यं व्याकरिष्यते । उत्तरार्थं व्याकुर्वन्ति यद्यपि तमेन मन्येदमालानं विद्वान् वेदोवनोधयामि त्रवास्तं कृष्णं सदानन्दं अधतोहं मन्ये नद्य सदसृतमानन्द इत्ययां मनति । तथापि पूर्वमन्ने 'यदैतमञ्चपद्यवात्मानं देवमञ्जसा । ईशानं मृतमव्यस्य न तदा विचिकित्सति' इति मन्ने आत्मदर्शी विशेषेण निवासं कर्तुं नेच्छतीत्मुक्तम् । तत्रात्मदर्शनस्य पूर्वं सिद्धलाद्वोषनं नोपसुज्यत इत्यर्थान्तरमाहः तमात्मानिमिति । व्रकामस्तं कृष्णम् । 'कृषिर्मृवाचकः शब्दो णक्ष निर्वृतिवाचकः ।

त्योरित्यं परं प्रद्य कृष्ण इत्यभिषीयते' ॥ इति वाषयात् । अन्येरिति वृहदारण्यकटीकाकृदादिभिः । आब्दापरोक्षवादोत्र । तत्तच्छन्दार्ये एव जीवात्मानः तत्त्वमक्षीति वाक्येन प्रद्यापृतं विद्वान् आब्दज्ञानवान् । भन्ये अपरोक्षज्ञानवान् । अखरसस्तु शान्दापरोक्षस्य दूपणादाकरे दूषितत्वं ज्ञेयम् । विषयवाक्यार्थे उक्तः । विषयस्त्तत्र पर्यगुणिताः ११२ म॰ स॰ र॰ सवत्सा स्वामिहिता तथेयमिति उपदेशपदात् तथोपासनसभिषेतम् । चकारात् परोक्षवादोऽपि देवस्य हिताय । यथा आदित्यो वै देवमधु, वाचं घेनुसुपासीत । युलोकादीनां चाग्नित्वं पञ्चाग्नियिचायां तथा प्रकृतेऽप्यविरोधः । योगस्रहिज्यति रेकेणाय्येषा वेदे राज्दप्रवृत्तिः। तसादजामात्रेण न सांख्यमतसिद्धिः॥ १०॥

इति प्रथमाध्याये चतुर्थपादे द्वितीयं जिसूत्रं चमसाधिकरणम्॥ २॥

'समाने युक्षे पुरुषो निमनोऽनीशया ग्रोचित मुखमानः' इत्यत्रिमग्रन्थेन तथावसायात । एवं मधुविद्यायामपि, दृष्ट्वेव तृप्यन्तीति तृप्तिलिङ्गादादित्यस्य मधुत्वम् । नच विरोधः। तैपा त्रय्येव निद्या तपतीति श्रुत्या गृब्दात्मकत्वयद् रसात्मकत्वेऽप्यदोपात् । प्यमेव वाचो घेतुत्वमपि विद्या तपतात श्रह्मा अन्दात्त्रकरवर्षः रात्तानक्षयुव्यवाति । 'सर्वे सर्वपयम्' इति तापनीयश्रुतेः धरणीवञ्जातन्यम् । एवं युठोकादीनामधित्वमि । 'सर्वे सर्वपयम्' इति तापनीयश्रुतेः सर्वत्र सर्वसत्त्वात् वत्तदुज्ञचानुक्रयमोर्भगविच्छ्या नियामकत्वेन प्रत्यवितिपद्यार्वित्तरस्त्रः त्वादिति । तदेतदुक्तं चकारात् परोक्ष्मवादोऽपीति । अनेनैवाययेन सुवीधिन्यां निगमक-व्यतरोरित्यत्र, असी वा आदित्यो देवमध्यिति सर्गस्यानां सुयों मधु । यथासाकं सारधितस्यु-क्तम । एतावान परं विशेषो यच्छतौ परोक्षवादोऽत्र नेति न कोऽपि शङ्कालेशः ॥ १० ॥

## इति द्वितीयं चमसाधिकरणम् ॥२॥

## रडिम: ।

तहत् । तथा चाजामन्ने रूढमजापदम् । अनेतरेत्ननेव । मैवं योगेप्पजात्वमविच्छमिति । पाठकस्थले भाषकपदमयोगे पाठकस्य भाषकत्वेन योधो न पाठकत्वेनेति तहत् । नन्वजेतरेत्वन्न योगो वाधित इति चेन्न । निसानिससंयोगिभयाधिदैविकाजाऽज्ञापदवाच्या निसेति योगाविरोधात् । अचेति वन्यकले । वृक्षो देहः अनीवा माया इन्द्रियहूपा अनीवतयेति वार्थः । तकारलेपः । अधिमेलजामबाधिमवन्येन । तथेति वन्यकत्वावसायात् । दृष्टान्ते परोक्षवादमाहुः एवं मस्विति । रक्षेत्रेति इदं दर्शनं भत्तयनन्तरं दर्शनानन्तरं भक्तिर्वा 'दृष्ट एव स्नेहः' इति भाष्यात् । आदिसपदस्या-द्धुन को इंद रेटन राजनाया प्रशान पर नाताना व्हर्ज कहा हात नानाता, नातराज्ञात्तात्त्र स्त्विविकरणे वा पारिक्ष्य । आदित्यत्वस्त्र ध्येयः सदा सवितृत्यव्हर्ण सम्वर्धात्त्र स्थेयः सदा सवितृत्यव्हर्ण प्रमुखतीत्त्र स्वर्ण सहस्र जातिस्रद्धात्र स्वर्ण सहस्र जातिस्रद्धात्र स्वर्ण सहस्र जातिस्रद्धात्र स्वर्ण सहस्र जातिस्रद्धात्र स्वर्ण स्वर्ण नात्र ज्ञानकर्तृत्वात् । त्वर्षक्षात् स्वर्ण सैपेति । श्रुत्येति महानारायणीयोपनिषच्छुता । रसेति सर्व सर्वमयमिति श्रुतेः।तथा च त्रयीविद्याया मक्तिरतासकोप्ययम् 'सो वे सः' इति श्रुतेश्च । परणीवदिति । मूमिपँतुर्परणी ठोकपारिणीति तैत्तिरीये यथा भूमेपँतुरतमाधिदैविकं रूपं श्रीभागवते तथा वाचोप्यान्यविकमाधिदैविकं ज्ञातव्यम् । परोक्षवादे , प्रत्यक्षवादे गौणी स्पष्टा । युक्तिमाहुः तापीति चृतिहतापिनीयश्चतेः । निन्दिमपि प्रत्यक्षवाधितं तत्राहुः तत्त्तदिति । असिमिति । श्रुत्यपेक्षया । अत्रापि परोक्षवादे । प्रत्यक्षवादे त गीण्येवमत्र परोक्षवादो वेदान्तत्वेन योगादङ्गतीलविरिति शुट्ठोकादिरित्रगितेलेव सर्वस्य सर्वमयत्वे । तदेतदिति वस्तुत इलादिनोक्तं भाष्यीयम् । चकारात् परोक्षवादीपीति दार्शन्तिके रष्टानो चासामिक्कं परोक्षवादार्थम् । अनेनेति परोक्षवादोक्तेन । स्तर्रायमिति सर्पा मधुपक्षिका तासु वातं सारपं 'तत्र वातः' इति सुत्रेणाण् । अञ्जेति सारये । न कोपीति । अविरोधपदार्थस गान्ये

न संख्योपसंग्रहादिप नानाभावादितरेकाच ॥ ११ ॥ (१।४।३) मञ्जान्तरेण पुनराशङ्क्य परिहरति । वृहदारण्यकपष्टे श्रूयते । 'यसिन पश्च पश्चजना आकाशश्च प्रतिष्ठितः ।

तमेव मन्य आत्मानं विद्वान् ब्रह्माऽसृतोऽसृतम्'॥ भाष्यप्रकाशः।

न संख्योपसंग्रहादिप नानाभावादितिरेकाच ॥ ११ ॥ ख्रमनवतात्यन्ति मञ्चान्तरेणेत्यादि । आञ्चाङ्कपेति सांख्यमवस्य श्रीतत्वनाग्रङ्क । तेन विषयस्पहेतुमेदादिपिकरणान्तरत्वं वा, पूर्वग्रेपत्वात्र वेत्यपि वोधितम् । विषयमाहः वृहदित्यादि अत्र पष्ट इति काण्यपाठाभिप्रायेणोक्तम् । माध्यंदिनानां चतुर्थं दर्शनादिति । मञ्चार्यस्त, यस्मिनेते पञ्चादयः आकाशान्ताः प्रविष्ठितात्वमात्मानमेवं त्रह्माञ्चलं विद्वानन्यो जीवः, अस्तो ग्रुको भवतीति श्रेपः । अन्यस्तु तमेवात्मानं त्रह्माञ्चलं विद्वानहमस्त इति मन्य इति व्याक्रियते । स्वर्यस्तः ।

स्फुटलाज कोपीलर्यः । सूज्ञापः । करपनीपरेशायकारात् प्रमम्या छक् । चकारात् परोक्षवादात् । मध्यादिष्विय मध्यादिवदिलय सत्तम्यन्ताद्दतेर्ध्याकृतस्वात् अजाशन्दस्यायस्थिरूपच्योतिर्वाचकन्त्वस्याविरोधः । विरोधः सहानवस्थानठक्षणः । अजात्वविशिष्टाजावाचकत्वेनः सह ज्योतिर्वाचकन्त्वस्यावस्थानं न । प्रसक्षवादे पूर्वेस्त परोक्षवाद उत्तरस्य सत्त्वादिति । भाष्ये । वेद इति वेदस्य चेश्वरात्तस्याति तावः । प्रकाशा गौण्युक्तेव । अत्राज्ञाको ठोहितशुक्तकुण्णामिति विषयः । अप्राज्ञायन्ते सांस्यमतिस्या श्रकृतिरित पृत्रीक्षित्रच्यते इति संश्यये अक्षतिर्वाचित्रक्षितं च्याविक्तव्यते इति संश्यये अक्षतिरित पृत्रीक्षेत्रज्ञावन्त्रस्य । संगतिस्वतोक्ता निर्वाहकस्त्रपा अया पृत्रीकिक्तणनिक्तपानन्तरं कि सांस्थनित्रक्रणनिवाहम्याविक्तपित्रपानन्तरं कि सांस्थनित्रक्रणनिवाहम्याविक्तपित निज्ञासया 'कत्यनोपनदेशाव मध्यादिवदिविरोधः' इस्यिक्तरणनिक्तपानित्रणिति ॥ १०॥

## इति द्वितीयमधिकरणम् ॥ २॥

न संख्योपसंग्रहादपि नानाभावादित्रिकाच॥ ११॥ भाष्ये। बृह्दारण्यकेति माध्यंदिनानां पष्ठेष्यायं 'अथ जनको ह वैदेहः कूर्वात्' इत्यारम्यके तत्रापि शारीरत्राद्यणे श्र्यते । प्रकृते । सुत्रमिति त्रिस्त्रमिदमधिकरणम् । तत्रात्र सृत्रे मन्नान्तरेण पुनराशक्ष्य परिहार इतरयोग्धार्थः संख्यापूर्णं न । एवमन्यत्रापि । यस्मिन्निति । एवधि माध्ये व्याकरिष्यते । उत्तरार्थं व्याकुर्वन्ति यद्यपि तमेव मन्येहमात्मानं विद्वान् वेदोववीषयामि मद्यापुर्वं कृष्णं सदानन्दं अष्टतोहं मन्ये मद्य सद्यतमानन्द इत्ययां भवति । तथापि पूर्वमत्रे 'वदेतमनुपश्यत्यासानं देवमञ्जसा । ईशानं मृत्तमव्यस्य न तदा विचिकित्सति इति स्व अत्यद्यां स्वर्यणं निवास कर्तुं नेज्यतीत्यक्तम् । तत्रात्मदर्शनस्य पूर्वं सिद्धत्वादोषनं नोपयुज्यत इत्यर्थान्तरमाहः तमान्यानमिति । त्राद्यामृतं कृष्णम् । 'अर्थभेवाचकः अच्ये णश्च निवीतवाचकः ।

तयोरेंक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयते' ॥ इति वाक्यात ।

अन्येरिति बृहदारण्यकटीकाक्रदादिभिः। शान्दापरोक्षवादिनिः। तत्तच्छन्दार्थे एव जीवात्मानः तत्त्वमधीति वाक्येन महापृतं विद्वान् शान्दज्ञानवान् । मन्ये अपरोक्षज्ञानवान् । असरसस्तु शान्दापरोक्षसः दूषपादाकरे दूषितत्वं ज्ञेयम् । विषयवाक्यार्थे उक्तः । विषयस्तवत्र पञ्चगुणिताः ११२ म॰ सः र॰ इति । यद्यप्यत्र पञ्चजनाः पञ्चोच्यन्ते, न पञ्चानां पञ्चगुणत्वम् । समासा-तुपपत्तेः । तथा हि । आद्यः पञ्चजन्दः संख्यावाची, संख्येयवाची वा ? । आद्ये पञ्चसंख्याया एकत्वान्न पष्टीसमासः । संख्यायां संख्याभावाच । संख्येयपरत्वे

## भाष्यप्रकाशः

अनेन मन्नेण कथमाश्रहोत्थानमित्याकाह्वायामित्यन् मन्ने पञ्चश्वद्वयदर्शनात् पञ्चसंख्याविषयकः पञ्चसंख्यान्तरश्रवणाभिमानरूपेण मृहग्राहेणेति वक्तुं तं व्युत्पाद्यन्ति चयपीत्यादि । तथाच तिद्वविवसंख्यानुपसंग्रहान्मृदग्राह इत्ययं । कथं समासानुपपिचित्तित्याकाह्वायां तां च्युत्पादः यन्ति तथा हीत्यादि । अयमयंः । संख्योपसंग्रहार्य पञ्चानां पञ्चिति समासे वाच्ये पञ्चसंख्याया एकत्वाद् श्राह्मणसाण इत्यत्र त्राह्मणानामित्यस्य पञ्चानामित्यस्य संख्याविचित्ते वर्ष्यचनान्त्तस्य प्रवेशो न वक्तुं शक्य इति न पष्टीसमासः । यदि च पञ्चश्वद्यः नित्यं वहुवचनान्त्तवेन दारा इत्यादिवद् बहुत्वसाविवस्वितत्वेन प्रवेशो विभाव्यते, तदापि पञ्चपञ्चेत्यस्य पञ्चसंख्यासंवन्त्यनि पञ्चसंख्येत्यस्य पञ्चसंख्यासंवन्त्यने प्रवेशो विभाव्यते, तदापि पञ्चपञ्चेत्यस्य पञ्चसंख्यासंवन्त्यने । संवन्त्रथं विभयतया वक्तव्यः । तथा सति तसां संख्यायां

#### रिशमः

पञ्चेति व्याख्याय सांख्योक्तानि पञ्चविंशतितत्त्वानि आह्याणि वाकप्राणश्रक्षःश्रोत्रमन्नं सन् इति पञ्चकं पञ्चजनशन्देन ग्राह्माणीति अत्र पूर्वपक्षमतुबदन्ति स्माचार्याः इति सत्रयामासरनेनेति । पञ्चेति पत्रसु पत्रेसत्र तं मूढग्राहं मूढो मोह्युक्तस्तस्य ग्राहो ग्रहणम् । तद्धीति गुणो विंशतिस्तत्त्वं 'गुणोऽप्रधाने ह्यादीं' इति विश्वात् रूपादिनैयायिकोक्तोतः संख्याठामः । भाष्ये । पञ्चानां पञ्चगुणत्वे पर्वाविशतिसंख्यालच्या न पञ्चानामिति तेपां सांख्यपदार्थश्रीतत्वकत्पकानां विवक्षिता संख्या पर्यावद्यतिसंख्या । आच्य इत्यादि भाष्यार्थमाहुः अयमिति । संख्येति पत्रविद्यतिसंख्योगसंग्रहार्थं पत्रानां संख्यानां पत्रेति पष्टीतत्पुरुषः । पष्टघा वैशिष्टवमर्थः । गुणगुणिनोः समवायात् 'विंग्रत्याद्याः सदैकले सर्वाः संख्येयसंख्ययोः । संख्यार्थे द्विवहुत्वे स्तः' इत्यमरात् पञ्चसंख्या न पञ्चत्वम् । पञ्चेति पत्रपत्रकेषु एकं पत्रकं पत्रतस्वरूपं पत्रसंख्याविशिष्टमिति प्रतीतेः सामानाधिकरण्यसंबन्धेन पत्रसंख्यायामेकत्वं एकं रूपं रसात्ध्यगित्सत्र रूपे गुणे एकत्वसंख्यावत् । न पष्टीति भाष्यं विगृष्यन्ति स ब्राह्मणेति । बाह्मणानां समाजः । अनेन प्रकाशेन प्रकृतिविचारे प्रत्ययार्थवहत्व-विषयामा पात्रिवारित विषयामा प्राप्ता विषया विषयामा विषयाम विषयामा विषयामा विषयामा विषयामा विषयाम विषयामा विषयाम व तत्रान्यवीत्युक्तम् । तत्र यहुत्वं पत्रवदवान्यसंख्येयान्विय बाच्यं यहुत्वावन्छित्रपत्रसंख्येय-निष्ठपत्रनिष्ठमेकं नैयायिकमते पत्रसंख्यायामेक इत्यत्र प्रथमान्तविशेष्यक्योपाङ्गीकारादिति वान्यम् । भागत्यागरुक्षणिकया महुत्वान्वयिपयसंख्येयाप्रतीतेर्यहुत्वान्वयप्रवेशस्य वक्तुमनयत्वात् । नेति पहुलक्षेकार्थीमावेऽन्ययाऽप्रतीतेः सामर्घ्यामावात्र पष्टीसमासः । नतु यहुलस्य विवक्षा नान्ति इत्यप्रतीतत्वेषि समासः सामर्घ्यादिति चेतन्नाहुः घदि चेति । तत्स्यामिति पन्नानां पर्भेत्यम् विषयतासंयन्पोङ्गीङ्कतः विषयतासंयन्पेन सत्त्वे ससम्या मान्यमिति ससम्यप्युक्ता ।

## भाष्यप्रकाशः।

तस्तं ल्याङभावात् समासात्रुपपितः । अनेन सप्तमीसमासोऽपि नेत्युक्तप्रायम् । एवमन्येऽपि चोष्पाः । यदि चाद्यस्य पञ्चग्रन्दस्य संल्येपपत्वेन द्वितीयस्य संल्यापत्वेन सप्तमीसमासो भाग्यते, तदा पञ्चसंल्यासंल्येयेषु पञ्चसंल्येस्थर्थनाभादमीष्टायाः संल्याया असिद्ध्या समास-वैयर्थ्यम् । यदि च पूर्ववदाद्यस्य संल्यार्थन्तं, द्वितीयस्य संल्येयार्थन्तं, तदापि पद्यीसमासे संल्येयवीषकपदादेव विशेषणीभृतसंल्यालाभेन पूर्वपदस्थानन्वयः । सप्तमीसमासे तु संल्यायां संल्येयाभावादुत्तरपदस्थानन्वयः । न चात्रास्यपवित्या राजदारा इतिवदसमर्थसमास एवास्त्वितं वाच्यम् । अत्र 'अद्भ्यल्लाटयोर्धश्चत्वोः' इतिवत् ताद्यसमासज्ञापकाभावादिति । पतेनान्येऽप्य-

संख्यायामिति भाष्यं निवृण्वन्ति स्म अनेनेति । पञ्चानां पञ्चगुणलमित्यत्र पञ्चानां पञ्चेति विग्रहे पष्टवा विषयस्त्रसंबन्धाङ्गीकारेण संख्यायां संख्यानङ्गीकारेण च पञ्चसंख्यासु पञ्चसंख्येया इति विग्रहः । द्वितीयपञ्चपदं संख्यावाचि चेत् पञ्चानां पञ्चगुणल्वं, अत्र पञ्चानां पञ्च इसम्र पटानां घटा इतिवदितमूढमाइत्वं पत्रानां सकलानां पत्रविंग्रतिपत्रेति । यदि च ग्रेते पञ्चाशदितिवद्गच्यते तथापि द्रव्यादिगतायाः एव प्रत्ययाङ्गीकाराददोपः । एवमन्य इति द्वन्द्वाव्ययी-भावयोरसंभवात्तरपुरुपबहुर्वीहिद्विगुकर्मधारया इत्यर्थः । अत्र पष्टीसप्तम्योस्तरपुरुपस्योक्तत्वातः मुद्ध्याहत्वात् तृतीयादिसमासस्तु न सूत्रामावात् । संस्थेयपरत्य इत्यादि मार्ध्य विष्टणन्ति स्म यदि चेति, तं समासमाहुः तदेति, पत्रीत संस्थावाचकः । अभीति एतत्समासे पत्रत्वमेवेति अभीष्टायाः पत्रविंग्रतिसंस्यायाः । पूर्वयचेदनन्वय इति व्याचकुः यदि चेति चेयदि अभाष्टापाः पञ्चावशातस्वत्यावाः । प्रवचमदनन्वयं इतं व्याचकुः यादं चातं चवाद् पूर्ववदिति संख्यार्थत्विमत्वयेनान्वयि । संख्यायां संख्याभावादित्युक्तभाष्यात् । अत्र भाष्य एव संख्यावाचकत्वं पञ्चपदस्य द्वितीयस्य तदा तु संख्येयार्थत्विमत्यन्तमन्वयः । संख्येयेयेति पञ्चानां पञ्चेत्वत्र संख्येयवाची पञ्चग्रब्दः । सः च पञ्चवित्रिष्टवाचकः । तत्र पञ्चत्वे पञ्चानामित्युक्तपञ्चसंख्या-नामभेदान्वयः सः च नास्ति उद्देश्यतानवच्छेदकविथेययोर्थयात् । घटो घट इसत्र यथा । विशेषणीति पञ्चसंख्यालामात् । पूर्वपदस्येति पञ्चानामिति पदस्य । हेतुमाप्यमवतारयन्ति स्म न चात्रेति । अत्र पश्चानां पश्चेलत्र पष्टीति सुत्रेण वा कृतसमासके । असमर्थेति दशिना नञः संवन्धादस्यीमत्यसमर्थसमासः स्यै न पश्यन्तीत्यस्यैपश्याः इत्यर्थात् । अत्रास्योपपदे दशेः लग्न सवन्यात् स्वानस्वानस्वानस्वानः स्व न परमन्तात्वस्वानस्वाः इत्ववात् । जनास्वापपद दशः खग्न अस्वयः कृतः । मनोरमात्र गुषिगरं चेदं वचनं यद्मरिहार्यदर्शनं स्वविष न पश्चित्त सत्विष स्वविद्यर्शने प्रयोगो मक्तेव यदा हा स्विद्यंनामात्वमात्रं स्वेतस्य चन्द्रादेः दर्शनं वा विविद्यितं तदा खग्न म्भवस्यनिभवानात् इति । तथा च दार्धोन्तिकेऽसमर्थसमासः । पञ्चानां पर्यस्वानां व्यपेक्षा जना इत्यनेन जना इत्यस्य पञ्चेस्तेन पञ्चानामात्रयत्या संवन्धिनो जनाखे च पञ्च पञ्चप्रिणताः पञ्चेति पञ्चविंशतिसंख्या ङक्षा । अयं समास एवास्त्विति वाच्यमित्वर्थः । पञ्चानां जनाः पञ्चेसर्यात् । असमर्थसमासत्वं तु समर्थपदमहिम्ना समासपदसेनिघेश्च 'समर्थः पदिविधिः' इत्यत्र न्याख्यातं सामर्थ्य तिर्दिशिष्टत्वम् । सामर्थ्यं च व्यपेक्षारुक्षणं एकार्थामानरुक्षणं च, अजहरस्वार्था वृत्तिः जहरस्वार्था वृत्तिश्च उमयोः पर्यापरूपे । जहदजहरस्वार्थवृत्तिरूपसामर्थ्यविशिष्टत्वं समर्थत्वं तिर्दिशिष्टः समर्थः । न समर्थोऽसमर्थः । तादशसमसनत्वम् । तथा च राजपुरुप इत्यत्र वृत्तिद्वयमस्ति तद्धःत्रकृते

द्वितीयस्य संख्यात्वे पञ्चत्वमेव पूर्ववचेदनन्वयः । विधायकाभावाच । अतो वीप्सा । पञ्चजनसंज्ञाविविष्टानां वा पञ्चत्विमित यथासंभवमर्थः । तथापि भृडप्राहेण संख्योपसंग्रहेपि त्रक्षणार्थं केनचिद्धमंण पञ्चसंग्राहकेण भाव्यम् । स च तेर्पा मते न संभवति । तथा सित पञ्चैव तस्वानि स्युः । अतस्ते

## भाष्यप्रकाशः।

समर्थसमासा निवारिताः । एवं समासानुषपत्या तन्मतं दूषिस्वा घ्रश्चेतः पूर्वपबहेतुं साषिगितं पुनस्तन्मतीस्थापनायाहुः अत इत्यादि । यतः पूर्वोक्तरीत्या न पश्चविद्यतिसंख्योपसंग्रहोऽतस्त्वया असमस्त्रचीरेव पश्चविद्यतिसंख्योपसंग्रहोऽतस्त्वया असमस्त्रचीरेव पश्चवित्यविद्यां विद्याया इत्यादि । इत्यादे विद्याया पश्चतं यथासंगवं त्वदमीष्टं यथा स्थात् तथा, अर्थो वक्तव्यः । स चेत्यम् । वीष्तापक्षे पश्चसंख्यायाः पश्चगुणस्ववीधकस्यामावाह्यानामेव बोधो न पश्चविद्यतीनाम् । अतो यसिक्तनाः पश्चवः पश्चेत्रेत्वं संख्योपसंग्राद्या । दितीवपक्षद्यं तु पश्चजनपदस्य, 'दैत्यः पश्चजनो महान्' इत्युक्ते दैत्ये वा, 'स्युः पुमासः पश्चजनाः' इतिकोशोक्तेषु मनुष्येषु वा रुद्धिः पश्चजनां समाहारः पश्चजना इति समासो लिङ्गच्यत्यादेद्धान्दसंत्वं च वक्तव्यम् । अथवा 'दिक्संख्ये संज्ञायाम्' इत्यनेन सप्तर्य इतिवत्

## रशिमः।

नेति वैयाकरणमूपमारे विन्तरः । असमर्थेति यथा देवदची राज्ञः पुरुगो विण्णुमित्रस्य इत्यत्र राजपुरुग इति समासस्तद्वत् । पञ्चतानां संविन्यनां जनाः पञ्च पञ्चपुणिताः पञ्च पञ्चजनाः । पञ्च स्वान्यः । अत्यन्यः । अत्यन्यः । अत्यन्यः । अत्यन्यः । पञ्च स्वान्यः । अत्याः स्वान्यः । स्वान्यः स्वान्यः । पञ्च स्वान्यः । स्वान्यः । स्वान्यः स्वान्यः स्वान्यः । स्वान्यः स्वान्यः । स्वान्यः स्वान्यः । स्वन्यः । स्वन्यः । स्वान्यः । स्वन्यः । स्वन्यः

## .भाष्यप्रकाशः।

पञ्च च ते पञ्चजनाथिति संज्ञातमातो वा वक्तव्यः । तत्र पूर्वभित् विकल्पे देत्यसैक्तवेत समाहारासंभवाल समासः । द्वितीयविक्रल्पे तु मनुष्याणां बहुत्वेन समृद्धपटकवया समासः संभवेऽपि विशेषणीभूवपञ्चत्वोपपस्ययं, 'वैवस्तवो न तृष्यित एञ्चिममानवैर्यमः' इति मन्नोक्ता वा, जना यद्गिमयजन्त पञ्चेति पागासंवन्धिलङ्गेन निपादपञ्चमाश्रत्त्वारो वर्णा वा ग्राह्माः । तदापि न पञ्चविद्यतिसंख्योपसंग्रहः'। संख्याया एकसिन्नेव पञ्चग्रव्दे प्रविष्टत्वेन गुणकसंख्यान्तरस्या- मावात् । तथा संज्ञातमातपक्षेऽपि । वस्तुत्वस्तु विष्टापितु सप्तर्थय इतिवत् पञ्च पञ्चजना इति संज्ञायाः कुत्राप्यभावात् सनासस्यवानुपपत्तिः । अत एतत्सवे विद्याय जनवन्तिति जना इति योगं चाश्रित्व तत्त्वानि प्राह्माणे । ततः पञ्चानां जनानां समाहारः पञ्चजनाः, पञ्चानां पञ्चजनानां सः पञ्चजनाः इति समाहारस्यस्य वा यञ्चणिताः पञ्च पञ्चपञ्च, ते च ते जनाभेत्युत्तरपदलोपिगर्भस्य कर्मधारयस्य वा अश्वयणेन पञ्चविद्यात्तसंख्याष्टुपसंगृख वेदान्ते रिद्याः ।

पक्षे पत्रविग्रतिसंख्यासाधकत्वं साष्टमाहुस्तत्र पूर्वेति । निपादेति नासणाच्युद्रायां जातो निपादः । यागसंवन्धस्त 'निपादस्थपति याजयेत्' इति श्रुवेः । एकस्मिन्निति विशेषणे द्वितीयस हृदपदा-न्तर्गतत्वात । मुणकिति गणः विंशतिसंख्या तत्र पत्रसंख्या पत्रशब्देनोक्ता विंशतिः संख्या गण-पदार्थः । गुण एव गुणकः । 'गुणोऽप्रधाने रूपादौ' इति विश्वः । रूपादिः रूपरसगन्यस्पर्धे इत्यादि-नेयायिकोक्तः । तत्र संख्या गुणः । नथेति यथा समाहारहिगुपक्षे तथा । एवसुपपादितेषि मान्ये समासपक्ष एव पञ्चनपदे न्याकरणसंचारात् प्रतिषिपाद्यिषितवान्यग्रेपान्छितप्रदे पञ्चनपदे उपपदमतिङ्गितं सुरोणापि समासस्य वैद्यर्थमापादयतीतिः पञ्चनपदे उक्तव्याकरणनेदैश्याय पक्षान्तरमाहुः चस्तुतः इति । न चात्रापि व्याकरणं वक्ष्यमाणं अवतीतिः दिक्संस्ये संज्ञायाम्' इति व्याकरणं कृतो नेति शङ्कम् । पञ्चजनपदे अन्यस्य वक्ष्यमाणस्यापि व्याकरणस्य क्षिष्टकत्वेन युक्तयन्तरतील्यात् सप्रस्य दिक्संख्येति स्त्रसाप्राप्तिमाहुः विशिष्टेतिः । नतु पूर्वपक्षमाध्यस्य पञ्चजनसंज्ञाविज्ञिष्टानां वेत्यस्य विरोध इति चेन्न । पञ्चजनपदे संज्ञासमासं परित्यज्य वाक्यरोपेण प्राणादिवाचकत्वस्थोत्तरसूत्रभाष्य एवादरात् । किं च प्राणादिवाचकत्वेषि समासरत् दिकसंख्येत्य-नेनैव । न च सप्तर्पय इतिवत्पत्रजना इति संज्ञायाः काप्यदर्शनाञ्च 'दिक्' समासः किंत्रपपदमतिङिति सुत्रेण समास इति वाच्यम् । कर्मणि चेति निषेधात् । न च कुम्भकार इत्यत्रेवोभयप्रास्यमावादस्त समासो छुद्धेः पञ्चगृतिं जनयन्तीति प्राणादयः पञ्चजनाः इति भाष्यादिति वाच्यम् । जुन्मकार इस्रजास्तु उपपदमतिङिति सुत्रेण समास इह तु पञ्चसंस्याश्रावणात् दिक्संस्येतिसूत्रेण समासः,। समानाधिकरण एवेति नियमाश्रयणे तु उपपदमतिङिति सूत्रेण समासः । विसेष्ठादयस्त 'सप्तर्यीणां तु यो पूर्वी' इति श्रोकच्याच्याने द्वादशस्कन्ये सन्ति वसिष्ठो, मरीचिरङ्किरसः, अत्रिः, पुरुस्यः, पुरुहः, कतुरिति अयं प्रकाशो दिक्संख्ये संज्ञायामिति सूत्रप्रवृत्तिर्या पत्रजनपदे तस्या नैवेदयं प्रतिपादयति । दिक्सं ल्यासमासप्रसङ्गात् । उत्तरस्त्रे वक्तव्यमत्र पूर्वपक्षप्रन्य उक्तम् । संख्योप-संप्रहादपि नेति सूत्रांशं व्याकिरिष्यन्तो यथा संमविभिति भाष्येण वीप्सादिक्संख्येतिसमासयोर-नाष्ट्रास्वनादाहुः अत इति । यथासंमविभित् भाष्यतात्वर्यात् । जना इति पनायन् । उपपदानावाज्ञान्येष्वपि दृश्यत इति डः । घोगमिति । तथा च योगरूढं पदमिति सावः। अवयवशक्तेः कुठाठादी सत्त्वात् । उत्तरेति पश्चगुणिता इसत्र पश्चोत्तरपद इसक्षेः । शाक्तपार्थि-

## मानाभावा एव सीकर्तव्याः । यद्यपि भूततन्मात्राकृतिचित्त्यन्तःस्वितत्वधर्मा वक्तं शक्यन्ते । तथापि न ते तथोक्तवन्तः ।

### भाष्यप्रकाशः ।

मोखाधिकारान्ध्रमुक्षीभः कपिलस्मृतिसिद्धानि पञ्चविद्यतित्वन्तानि प्राह्माणीति तन्मतस्मापि श्रीतत्वकल्पनं मृद्याह इतीदं सर्वं संस्थापसंग्रहादपीत्यनेनोत्याप्य, नेत्यनेन निपेषत्ति । तत् हेतुर्नाना भावादिति । तद् च्याकुर्वन्ति तथापीत्यादि । एवं वाधेऽप्युक्तरीत्या मृद्याहेण संस्थापसंग्रहेऽपि जनग्रन्दवाच्यानां तत्त्वानां प्रत्याभिज्ञानार्थं तत्त्वक्रतनिष्ठपञ्चत्वसंग्रहकेण केन-विद्वर्मण सांस्थ्यमते भाव्यम् । ताद्यश्च धर्मस्तन्मते अप्रसिद्ध इति न संभवति । तदसंभवे सति पञ्चेव तत्त्वानि स्पुनं तु पञ्चपञ्च । अतस्त्राणं संस्थासंग्रहस्वावस्यकत्वात् पञ्चकनिष्ठपञ्चत्वसंग्राहका वर्मा नाना भावाः, प्रकृतित्वादिषमं स्योऽतिरिक्तो नावो धर्मो वेषां तादशाः स्वीकर्तव्याः।

रिकाः ।

वादिराक्ट्रतिगण इति भावः । पञ्चिविद्यानीति पञ्चगुणिताः पञ्च पञ्चविद्यतिः संस्था पञ्चानां जनानां समाहारः इत्यत्र समाहारः पञ्चानां जनानामिवैकैकसः पञ्चकरणं ततः पञ्चकक्रतस्य जनस्य पञ्चलाय पञ्चानां पञ्चजनानां समाहारः पञ्चकरणं पञ्च पञ्चलाय । पञ्चजनानां समाहारः पञ्चकरणं पञ्च पञ्चलानां हित पञ्चिविद्यत्वस्य । सहायाः स्वाप्त । सहायाः स्वाप्त । सहायाः स्वाप्त । सहायाः स्वाप्त । सहायाः स्वर्ण स्वस्य समासमात्रस्य स सृद्याहकस्तिस्य । निषेधन्तीति सूत्रकारो निषेषित । तक्षिति निषेषे हेतुः सुत्रे नानाभावादिति । एविषित पूर्वोक्तप्रकारेणातः एतस्वविभित्युक्तसमासयो-रथेवाषे । वाषस्तु पञ्चपदस्य पञ्चगुणितस्त्रपत्यं कित्यतं अन्यसार्थस्य समात् । गौरवात् । समाहारे एकैकस्य पञ्चकरणितस्यि न समाहृतिस्तु इति शब्दाविवर्गीयामरकोशान् ।

## 'विस्तरेणोपदिष्टानामर्थानां सूत्रभाष्ययोः।

नियन्धो यः समासेन संग्रहं तं विदुर्जुधाः' ॥ इति ।

'संग्रहो बृहदुद्रक्रे सुष्टिसंक्षयपोरिति' इति हैमः । अपि गर्हाधास् । मृहप्राहो गर्हा । ठक्षणिति भाष्यार्थमाहुः जनदान्देति । तत्त्वानामिति पर्वार्षयतितत्त्वानाम् । पत्र पञ्चजना इत्यत्र प्रसमिद्धानार्थम् । जनपञ्चकिष्ठपञ्चलसंग्राहकेण । पत्रेति भाष्यस संस्थापरत्वस्कोरणार्थं भाव-प्रसमिद्धानार्थम् । जनपञ्चकिष्ठपञ्चलसंग्राहकेण । पत्रेति भाष्यस संस्थापरत्वस्के सर्वाः संस्थेय-प्रसम् । विद्यास्याः सदैकत्वे सर्वाः संस्थेय-प्रसम् । विद्यास्याः सदैकत्वे सर्वाः संस्थेय-प्रसम् । तथा च सद्धप्रसंवन्यः क्षित्रद्धमेत्वेन । स्वन्यसंवन्यः क्षित्रद्धमेत्वेन । स्वन्यसंवन्यः क्षित्रद्धमेत्वेन । स्वन्यसंवन्यः क्षित्रद्धमेत्वेन । अमेति । ग्राया निवृण्वन्ति तत्त्वाः अमेति । यथा नैयायिकमते । अन्दप्रसम्यात्ति । स्वस्यसंवन्यः नैयायिकमते नैतेषां मते इति भाषाः । तथासतीति भाष्यं विद्युण्वन्ति स्वस्त्यसंवन्यो नैयायिकमते नैतेषां मते इति भाषाः । तथासतीति भाष्यं विद्युण्वन्ति स्वस्त्यसंवन्यां प्रमानां पत्रानां प्रमानां प्रमानं प्रमानां प्रमानां प्रमानां प्रमानां प्रमानं प्रमानां प्रमानं प्रमानं

#### भारतवाकाताः ।

न च तादशामभावः। भूतादिषु भूतत्वतन्मात्रात्वाकृतित्वचित्तित्वानां प्रकृतिषुरुपमद्दद्देशारमन-स्सन्तःश्यत्यसेत्येवं तादशां वक्कं शक्यत्वात्। यद्यप्येवं शक्यन्ते वक्कं तथापि न ते तथोक्तः वन्तः। मूलप्रकृतिरित्यादिना एकैकनिष्ठसप्तनिष्ठपोडशनिष्ठानां चतुर्णामेव धर्माणां साभिमत-संख्यासंग्राहकत्वेनोपगमात्। तथा चायं सत्रार्थः। पश्चपश्चजना इत्यत्र केनचित् समासेन संख्योपसंग्रहादपि न सांख्यमतस्य शब्दवत्त्वम् । इतः ? नानाभावात् । संख्यासंग्राहकधर्माणां त्तष्यानतप्रश्वाप न ताष्यनवस्य अप्यनस्य । अवः • नागा नायात् । त्रष्यातप्राद्धवनगया तन्मते पश्चपञ्चकनिष्ठधर्मभिजत्वेन विवमानत्वात् । यदि हि तत्त्वेषु श्रीतत्वं तद्भिप्रेतं स्यात् संप्राहकधर्माणां श्रीतग्रव्दविरुद्धसंख्याकत्वं न त्र्युरतत्त्तयेति । भाष्ये, आकृतित्वं कर्मेन्द्रियाणां धर्मैः । चित्तित्वं ज्ञानेन्द्रियाणाम् । अन्ताःस्थितत्वं प्रकृतिपुरुपमहद्दहंकारमनसाम् । सांख्यकारिकायां

## रडिमः ।

(शोधपत्रमत्र) नानापदस्थानेकार्थकत्वे तु कारिकोक्तचतुष्कं नामिप्रेतम् । अत्रोच्यते । मूलप्रकृतिर-विकृतिरित्यत्र मूलप्रकृतेः प्रकृतित्वेनोपस्थितौ अनेकार्थकत्वं अविकृतित्वेनोपस्थितौ अविकृतित्व-प्रकृतिविकृतित्व-विकृतिविकृतिविकृतिविठक्षणत्वरूपचतुष्कमतो विकृतित्वेन रूपेणोपश्चिति वदामः यथा श्वितिर्गन्यसमवायिकारणमित्यत्र गन्यसमवायिकारणत्वेन श्वितियोधो न प्रथिवीत्वेन तस्या गन्यसमवायिकारणतासिद्ध्यपीनत्वात् । तथाहि । क्षितौ गन्यसमवायिकारणता किंचिद्धर्माविष्ठज्ञा कारणतात्वात् घटसः समवायिकारणतावत् । तद्भदिनृकृतित्वं तत्त्वान्तरोपादानत्वं किंचिद्भपीविष्ठद्वं कारणलाद् चटरप्रान्तः पूर्ववत् । एवं 'महदाद्या प्रकृतिविकृतयः' इलग्न न महदाद्यत्वेन चोपः किं तु अकृतिविकृतित्वेन तत्र किंचित्तत्वोगादानत्वे सति किंचित्तत्वोगादेयत्वमत्रस्यं तत्त्वोगादानत्वमादाय किंचिद्धर्भविञ्चन्नकारणतात्वात् । दृष्टान्तः स एव । अग्रे 'योडशुकश्च विकारः' इत्यत्र विकारतं साक्षात्तत्त्रोपादेयत्वमत्र कारणताभावाभावात्तादृश्चनान्कारणतां विषयनिष्ठामादाय किंचिद्धमीविष्ठित्र-मिलादि पूर्ववत् । एवं पुरुषरुक्षणे उक्तत्रितयविरुक्षणत्वेन ज्ञानं तत्कारणतां पुरुपनिष्टामादाय किंपिद्धमीविष्ठन्नमिलादि पूर्ववत् । तदुक्तं द्वितीयपित्च्छेदे दिनकर्याः 'सर्ग्यस्तसास्त विज्ञेयो ...... १ व्यापारमञ्जू ६ प्रमुद्द १ वर्डमा १६ वर्डमा १५ च्छ अस्तानाचा क्ष्मचा उत्तानचा ज्यारचार त जब स्वरतान छ अस्त व्यापायकानाचार मावात् । नाना होतानि पत्रविद्यतत्त्वानि तेषां पत्रद्यः पत्रद्यः साधारणो धर्मोस्ति येन पत्रविद्यसन्त-राष्टेऽपरा पत्रपत्रसंख्या निविधेरत् । न होकं निवन्धनमन्तरेण नानामृतेषु हित्वादिसंख्याः निविश्वन्ते इति भाष्यात् । अत्र नानाभावादिति सांस्यमतात्वादो भगवता व्यक्तिन कृतः । इति सांस्यकारिकोपन्यासेन गम्यते । यद्यपीति भाष्यं विवृष्यन्ति सम न चेति । भृतादीति आदिपदेन सांख्यकारिकोपन्यासेन गम्यते । यद्यपिति माध्य विवृण्यान्त स्म न चात । भृतादाति आदिपदन तम्मात्राः पद्य । आकृतदः कर्मेन्द्रियाणि पद्म, वित्तयः पद्म ज्ञानेन्द्रियाणि । अन्तःश्विततत्त्वाचि तानि धर्माः । इत्त्वान्ते श्र्यमाणं पदं प्रत्येकं अभिसंवद्धाते । सृत्येति तानि धर्माः । इत्त्वान्ते श्र्यमाणं पदं प्रत्येकं अभिसंवद्धाते । सृत्येति भाष्यं विवृण्यन्ति स्म सृत्येति । चतुर्णामिति अविकृतित्व-प्रकृतिविकृतित्व-प्रकृतिविकृतित्व-प्रकृतिविकृतित्व-प्रकृतिविकृतित्व-प्रकृतिविकृतित्व-प्रकृतिविकृतित्व-प्रकृतिविकृतित्व-प्रत्येति स्वर्याते । विवृण्यतिन समासेन पृष्ठीतत्युर्वेण 'उत्पदमित्व' इति द्वाकृतसमासेन वा । अपीति मृद्याहेणेव्यथः । नानाभिन्नत्ववाचकं दुसतृतीया-नत्त्व । भिन्नत्वं प्रगतिविगिन्तव्यक्षित्व । मावो विवृण्यान्ति स्वर्याप्येति विवृण्यन्ति सः संख्यास-मिति । अतस्तथेति संस्थोपसंप्रद्वादिष न सांस्थस्य श्रोतत्वस् । कारिकेति । आर्योछन्दः ।

## 'मूळपकृतिरविकृतिर्महदायाः प्रकृतिविकृतयः सप्त । पोडशकश्च विकारो न प्रकृतिर्न विकृतिः पुरुषः' ॥

इत्यन्यथोपगमात् । पुरुषे वैत्रक्षपयानावप्रसङ्गश्च । र्किच नायं श्रुत्यर्थे इति श्रुतावेव प्रतीयते । अतिरेकादाकाद्यक्षेति । चकारादातमा यस्मिकित्यधिकरण-त्वेनोक्तः । तस्माद्यानेनापि मञ्जेण तन्मतसिद्धिः ॥ ११ ॥

#### भाष्यप्रकाशः ।

तु प्रकृतित्वं तत्त्वान्तरोपादानत्वम् । प्रकृतिविकृतित्वं किंचित्तत्त्वोपादानत्वे सति किंचित्तत्त्वोपादेयत्वम् । पुरुषत्वं चोकित्रतयविञ्ञक्षणत्वं बोध्यम् । जनशब्दोऽपि तन्मते विरुद्धतत् इति द्पणान्तरमधिकमाहुः पुरुष इत्यादि । जनशब्दस्य जनकत्त्वोपाधिमा तत्त्ववाचकत्त्वेन गृहीतत्वात् पुरुषेऽपि तदापत्त्या तथेत्यर्थः । न च छत्रिणो यान्तीतिवद् गौण्या तत्त्तंग्रहात्र दोष इति उङ्क्षयम् । तत्र प्रत्यक्षसेवात्र गौणीनियामकस्याभावेन तस्या वक्तमञ्जवस्यत्वाजनाव्वदे युगपद् युविद्यपाषात्वादगितक्वित्वात्विति । हेत्वन्तरं व्याक्रवैनित

## रश्मिः ।

'यस्याः पादे प्रयमे द्वादशमात्रास्तथा तृतीयेपि । अष्टादश द्वितीये पञ्चदश चतुर्थके सार्या' ॥

नन्वेति अविक्रतिपदार्थः । विक्रतिर्विकारः कार्यं तत्त्वान्तरुत्पं तद्भिन्ना उपादानकारणुद्धपा । विकतीराह सहदाद्या इति द्वितीयपादे महदहंकारपत्रवतनमात्राणि इति सप्तप्रकृतिविकृतयः । तत्त्वं च किचित्तत्त्वस्याहंकारस्थोपादानत्वं महति तत्त्वे सति किचित्त्वं प्रक्रतिस्तस्या उपादेयस्यं किचित्तत्त्वस्थेति पप्रचारभेदोर्थकः । पष्टचोनिरूपितमर्थः । एवमन्यत्रापि । पोडशके विकारत्वं पञ्चस्थलभतान्ये-कादशेन्द्रियाणि च पोडशके विकारत्वं न प्रकृतित्वं तत्त्वान्तरम्यो भिन्नत्वाभावात । साक्षाचत्वानि महदादीनि । न च मनसो महत्त्वमतः पोडग्रकत्वं विकारस्रोति कथमिति वाच्यम् । अहंकारवज्ञित-बुद्धोः प्रयक्तात् दोपामावत् । उत्तेति प्रकृति-प्रकृतिविकृति-विकृतिन्यो विरुक्षणत्वम् । तदुक्तं 'सन्तरन्यसमां साम्यावस्था प्रकृतिः प्रकृतिभेद्दान् सहतोहंकारात् प्रवतन्यात्राण्युगयनिद्रियं स्यूरुम्तानि पुरुष इति पत्रविंशतिर्तुणां' इति प्रवचनसूत्रवृत्तौ । भाष्ये । अन्यधेति प्रवप्य-कत्वप्रकारादन्यः प्रकारः । चतुष्कत्वं तत्त्वान्तरोपादानत्वं किंचित्तत्त्वोपादानत्वे सति किंचित्तत्त्वो पादेयत्वं साक्षात्तत्वोपादेयत्वम् । उक्तत्रितयविरुक्षणत्वमेतेपासुपगमात् पत्रविंशतितत्त्वेषु । प्रकृते । दपणिति प्रस्पस जनत्वापित्रह्मं दूपणान्तरम् । तदिति 'असङ्गोऽयं पुरुपः इति' इति सांख्य-प्रवचनसूत्रात् । वैरुक्षण्यवति पुरुषे जनकत्वापत्या तथावैरुक्षण्यामावप्रसङ्गः । नन् 'प्रकारवचने थारु' इति त्रापदसोक्तप्रसङ्गोर्थः कथं सादिति चेन्नास पुरुपधर्मत्वेन प्रकारत्वात् । असङ्गस पुरुपस वैठक्षण्यमजहत्स्वार्यरुक्षणया जनपदवाच्यत्वं चाराङ्का निषेधन्ति सा न चेति । एतत्सिमिति असङ्गपुरमसंग्रहात् । तथाद्वि । यथा छत्रिण इत्यत्र एकप्रार्थवाहित्वे छत्रिपद्रूष्ट्रणा इयमेवा-जहत्त्वार्था ठक्षणीच्यते । एकपार्थवाहित्वेन छत्रितदुन्ययोधीधात् । तथा जनपद्रसीकृपकृपपठितत्वे रुक्षणा । एकपक्षमपठितत्वेन जनतदन्ययोगोंधात् । तन्त्रेति दृष्टान्ते । वृत्तिद्वयेति गौणीयोगह्यक्यो-रापातात् । नतु अभिपदस वृत्तिद्वयमस्त्येवेलत आहुः अगतीति । हत्यन्तरमिति सीत्रमति-

## ं प्राणाद्यो वाक्यशेपात्॥ १२ ॥ 👝 👝 🥶

नन्ववर्यं मञ्जस्यार्थं वक्तव्यः । तद्युरोधेन लक्षणयापि ज्योतिःशास्त्रवत् पञ्चपञ्चराज्यः पञ्चविंशतिवाचकतया परिकल्पः । स्पष्टमाहारम्यार्थमारमाका-शपोराधाराधेयभावः प्रदर्शितस्त्रञ्ज्ययोरेव । अतो मञ्जे तन्मतसिद्धिरिलाशङ्कय

### भाष्यप्रकाशः ।

किंनेत्यादि । आकाश आत्मा चेत्येतयोरतिरेकाज्ञनशब्दोक्तेभ्य आधिक्यात् संख्याविरोधे सति न तन्मतसिद्धिरित्यर्थः॥ ११ ॥

माणादयो चाक्यशेषात् ॥ १२ ॥ स्त्रमवतात्यन्ति नन्वित्यादि । अयमर्थः । पञ्चित्यतेष्वित्यापत् । स्ववर्णविरोधो दोषत्वेनोक्तः । सोऽस्माभिः परिह्यिते । यतो मत्रसायों भवतामस्माकं चावश्यं वक्तव्यः । तत्र भवन्मते आत्मिन प्रतिष्ठिता हिपश्चसंख्याकाः पञ्चित्रं विरावतेष्वेत्याकाः पञ्चित्रं विरावतेष्वेत्याकाः पञ्चित्रं विरावतेष्व । एते जनाः, पञ्चसंख्याकाः एते पञ्चना इति निशेत्तमञ्चयत्वाद-सन्मते तु पञ्चविद्यतिसंख्याकानां तत्त्वानां निश्चितत्वादस्मन्मतमेय ज्यायः । एवं सति तदनुरोप्तेष्व वयाः । एवं सति तदनुरोप्तेष्व वयाः । पञ्च सति वयाः । पञ्च सति वयाः पञ्च सति । वयाः पञ्चविद्यतिसंख्यायटके पञ्चित्यदये सहदायः ।

### रहिमः ।

ेकादिति हेतुम् । संस्क्येति । सप्तर्विश्वतिसंख्यापत्या पत्राविश्वतिसंख्याविरोप इति । न चाकाशः स्थूलभूतमात्मापुरुग इति छुतोतिरेक इति चेन्न यस्मिन् पत्रपञ्चना इति छुतौ यच्छन्दार्थं आत्माकाश्चश्च तयोरितरेक आधिक्यं पुनरुत्त्यापतेः । भाष्ये छुतावयमिति यस्मिन् पत्रपञ्चना इति छातौ अयं पत्रविश्वतिसंख्याती- । तदाहुः सीनं हेतुम् । अतिरेकादिति आक्ताश्च इति अनेन भाष्येण सौन्यकार्याक्ययेन च झायते नायं छुत्यं इति भाष्यमतिरेकाविति गौन्यकारार्थ- भाष्येण सौन्यकार्याक्ययेन च झायते नायं छुत्यं इति भाष्यमतिरेकावित गौन्यकारार्थ- मत्वात्तमात्रीति । तथा चात्रकसुश्चयार्थकश्चकार इति नायः । आकाश्चेति सौन्यकारात्मा । नन्वात्मप्रहृणे कि बीजमत आहुः चिस्मिन्निति । नत्व क्यमेकस्थाधाराष्यपाव इति चेन्न 'अद्यत्या- दिगुणको धर्मोक्कः' इस्विधकरणे एताहश्च एव मह्यवाद इति माष्यात् ॥ ११ ॥

प्राणावयो चाक्यशेषात् ॥ १२ ॥ नतु सलयुक्तं मन्नवर्णे सविविज्ञतिसंख्या वर्तत इति ।
तयाप्यस्माकं श्राह्मत्वाच्छुतार्थो वक्तव्य एवेति तमयौन्तरेण अत्यविद्यन्तं सांख्यं अत्याद्वः भाष्यं
इलाशयेनाहुः अयमिति । मन्नवर्णो यस्मिन् प्रविश्ववन्ता इति । द्वीति । द्वौ च ते पयेति विग्रहे
'तलुक्षः समानाधिकरणः कर्मधारमः' संख्यापुर्वे द्विग्रित्तत्वत्व चरितार्थः । यससंख्याका इल्यंः ।
पञ्चनताः पुगांसः । क्योतिः शास्त्रवदिति भाष्यं विद्यवन्ति स्व यथेति । द्वारश्यवर्षाणे इन्द्रो न
वर्षोत्तर्थः । द्वारश्यसंख्या पट्यतीति द्वारशसंख्यापटकपद्वयम् । अविति । अत्र पप्यत्ते प्रवातां
संख्येयानां वर्षाणागुपख्वितिः समयदेन सन्नानां संख्येयानां वर्षाणामुपख्वितिः समययेन क्रीदिश्चेग्यत्ये
पञ्चवनक्त्या, द्वारं बन्धुपायौ निर्वमी यस्य 'द्वारं विग्रमे अन्युपाये' इति हैमः । समुदाये द्वारश्चसंख्येयद्वरे
दक्षणा । अवगवद्वयसमवायक्ता । समुदाय इति । पत्रविद्यतिसंख्येयद्वरे दक्षणा प्रयावयवसमवास्यान्त्रपत्ता तथा । पिकिल्य्य इति माध्यणान्ययः । भाष्ये दक्षणयापीलापिपदं समुव्यये तदर्थ-

परिहरति । प्राणादयः पञ्चजनाः वाक्यशेषस्य मञ्चार्धनियामकत्वात् । 'प्राणस्य प्राणमत चक्षपञ्चक्षः श्रोत्रस्य श्रोत्रमन्नस्यानं मनसो मनः' इति ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

लक्षणपा, अथवा, त्रिणवेनौजस्कामं याजयेत्, 'युद्धं त्रिणवरात्रं तत्मृतुमुलमुल्यण्यापृ'इत्यत्र यथा त्रयो नव यत्रेति वहुत्रीहित्तथात्र पश्च पश्च यत्रेति वहुत्रीहिणा मुन्छुका च गणलक्षणयापि ज्योतिःशास्त्रे इव पश्चयश्चर्यन्दः पश्चिविश्वतिवाचकतया परिकल्प्यः। एवं वाचकत्वे कल्पितेऽत्र पश्चिविश्वतित्त्वसिद्धावेषं मन्नार्थः। यस्मिन् पश्चिविश्वतित्तं ख्याकाित वन्त्यानि आकाग्रथं प्रविधित उत्कर्षे प्राप्तस्तमात्मान्येय त्रक्षाऽम्यं विद्वान् अमृत्तो मृत्को भवतीति मन्य इति । व च वन्त्येष्वात्माकाग्रयोः प्रविष्टत्वात् पुनस्तत्कथनमितिरेकापादकतया वाधकमिति शक्कम् । यतोऽत्र तत्रव्ययोग्णस्ययोरेवात्माकाग्रयोराधाराधेषमावः। आत्मनः स्पष्टमाहात्म्यार्थं प्रदृष्ठितो योऽन्यत्र सर्वाधारत्वादिवर्मवन्त्या प्रतिद्धः सोऽपि यस्मित्रिति । अत्रात्मन आधारता, मोक्षे इच्छाऽस्तित्वद् विपयतया। तथा च यस्मिन्नात्मिति विषये तन्त्वात्माकाग्नथं संघातरूपतया परार्थत्वेत वेपत्वस्त्रपं प्रतिद्धां प्राप्तवन्त्वमात्मानि विद्यत्ति तर्गिलितोऽर्थः। अतो मन्ने तन्मतिसिद्धित्त्याशङ्क परिहरत्तिति । परिहारं व्यविद्वित्ति प्राणादय इत्यादि । भवेदयं मन्त्रविरोपपिहारो ययसम्मते पश्चनानामनिश्चयः स्यात् । स तु नाक्ति । यतः प्राणाद्यो निश्चतः पश्चनाः। कृतः? वाक्यशेपस्य मन्नार्थनियामकत्वात् । वहनां प्राप्ते वस्पमाणस्य वाक्यशेपस्य मन्नार्थनियामकत्वात् । रिष्टाः।

माहुः अथविति । सुन्छुकेति 'बन्यपादास्तुपः' इति सुनेण हुक्कृता बहुत्वसंख्या प्रथमपद्मपदाङ्कृकृता पद्मदश्यसंख्या द्वितीयपत्मपदाङ्कृत्वा पद्मदश्यसंख्या द्वितीयपत्मपदाङ्कृत्वा पत्मदश्यसंख्या द्वितीयपत्मपदाङ्कृति पत्मवित्वातः । गुणिति गुणे विशेषणे रुश्चणा पत्मगुणितेषु अवयवेषु समवायः तथापि । ज्योतितिति गुणपदं गुणितेषु तद्वत् । उत्कर्पमिति विकारत्वं माहात्म्यस्पकत्वं वा । यद्यपि मायाऽविद्याग्रकृतिवादाः किंचित्तरस्परं विरुश्चणा अपि मुत्तयंशे मित्रा इति मायावाद्यनुसार्वर्षः पूर्वोक्तो वक्तव्यस्त्रवापि जगित्वत्वव्यरिणामभक्ताङ्गीकारपर्वेकं 'म्रिकिरन्तरायध्वस्त्रे ने परः' इति सुत्रणात् । तन्मतरीत्वार्थमाहुक्तमयार्थिक्षश्चेत । तमात्मानिति । मन्य इति अद्यात्ताराय इति नन्य इत्यर्धः । स्पष्टमिति भाष्यं व्याकर्तुमाहुः न चेति । अतीति । मिन्नत्वापादकत्वा सर्वार्वातितत्त्वानुति । अत्यति । मिन्नत्वापादकत्वा सर्वारात्म गित्यः' पत्रविज्ञाति । माह्यस्यमाहुत्माहुत्यां । अत्यति । अत्यति शुतौ निपये आपरे तत्वानि दिवा अत्यति शुतौ निपये वापित्वान्यस्ति । स्विपयचेत । विषय इति । विषये आपरे तत्वानि तत्वान्तर्भेति शुतौ निपयेष्व कोपयोगः इति चेत्र स्वेहकारणत्वादस्य मक्ति तात्वर्यं भविष्वति । स्वर्णस्तानात्वस्ति । ननु माहात्म्यस्य सांख्ये कोपयोगः इति चेत्र स्वेहकारणत्वादस्य मक्ती तात्वर्यं भविष्वति ।

'एकं सांख्यं च योगं च वेदारण्यकमेव च ।

परस्पराङ्गान्येतानि पद्यरात्रं च कथ्यते' ॥ इति भारतात् ।

पत्ररात्रे 'सेहो भक्तिरिति श्रोक्तस्त्राय प्रक्तिनै चान्यया' इत्युक्तेः । संघातिति । 'संघात-पतार्थत्वात्पुरुपस्य इति' इति सुत्रे यदेते संहता भावा तदतदर्थं पुरुपः 'श्वरीरादिव्यतिरिक्तः पुरान्' 'संहतप्रपर्धस्वात्' इति सुत्रान्यां परार्थः पुरुप इति श्रयोगे परार्थस्वन पुरुपमाने पुरुपस्यासंगत्वादाधे-यत्येन ज्ञेयत्वरूपाम् । तमात्मानमिति तमात्मानमेवेति पूर्वपुक्ते सेश्वरसांस्यापविरद्ध्यत्यं चातस्त्रसुरुपमात्मानं जीवं विद्वानिति व्यापयोक्तिः । अर्थसोक्तत्रात् । तथिति इति पूर्योक्तप्रकारेण । नतु कथमस्य वाक्यशेपत्वम् । उच्यते । प्राणादयः संज्ञाशच्दाः करण-वाचकाः । ते ज्ञानरूपं वा, क्रियारूपं वा कार्यं जनयन्ति खव्यापारेण । तत्र तेषां करणान्तरापेक्षाभावात् प्राणादीनां पुनः प्राणादिमत्त्वं वाधितं स्यात् । भगवतो

#### भाष्यप्रकाशः ।

एतस्य वाक्यशेयत्वे प्रत्यवतिष्ठते नन्वित्यादि । एकवाक्यल्ल्यो परस्परसाकाङ्गत्यसैकवाक्यता-गीजस्य द्वचितत्वात् तस्याश्रात्राप्रतीयमानत्वे एकवाक्यत्वामावेन शेषताया निश्चेतुमशक्यत्वात् कथमस्य वाक्यशेपत्वमित्यर्थः । एवं प्रत्यवस्थाने तां व्युत्पादयन्ति उच्यते प्राणादय इत्यादि । सत्यमापाततो नाकाङ्गा प्रतीयते । तथापि यक्ष्मविचारे, प्राणादय इत्यादिनोक्तप्रकारेण पुनः प्राणादिमस्यं वाधितं स्यादित्यतः प्रतीयते । किंच । ते नियिक्युरित्युक्तराधीद् भगवतो माहात्म्यनिरूपणार्थमिदं वाक्यं प्रश्वतम् । सांख्यमते चेश्वरानङ्गीकाराद् भगवतो माहात्म्य-

## रहिमः।

निर्गलितो निष्क्रयः । वहूनामिति पक्षाणाम् । भाष्ये वक्ष्यमाणस्य । एतस्येति भाष्योक्तस्य प्राणस्य प्राणमित्सस्य । न तु वाक्यस्य यस्तिन् पञ्चपञ्चेत्सस्य ग्रेपः तदर्यः । पारार्थ्यं ग्रेपठक्षणमिति पञ्चपञ्चना इति गूढार्थं इति तद्येतनवाक्ये प्राणादिपञ्चोक्तेः तच्छेप इति । नन्विति भाष्यस्य कि प्रयोजनमिलाकाङ्कायां वाक्यशेपत्वे कारणं वक्तम् । मुक्तावत्यामपि वाक्यशेपे एकवाक्यतायाः कारणभूताया अनुक्तेस्तामाहुः एकेति । पूर्वतम्रे द्वितीयाच्याये 'अर्थकत्वादेकं नाक्यं साकाहुं चेद्विभागे नारपञ्चाता वर्षाकाराष्ट्र राज्य र द्वारा वर्षाता वर्षाता वर्षाता वर्षाता वर्षाता वर्षाता वर्षाता वर्षाता वर्षात सात्' इति सूत्रे । सूचीति यदि विमागे साकाङ्गं सात् तदैकवाक्यं सात्, अर्थेकलादिलय हेतुहेतुमद्भावे छिङ्गावोधितत्वं यद्यपि तथापि अर्थेकलादेकं वाक्यं भवति चेद्विमागे साकाङ्गं स्थात् इसर्थे हिंह भावाद हेतुहेतुमद्भावस स्चितत्वम् । शेपताया इति एतस प्रयोजनं वे यस तो न तृष्यति निपादपञ्चमा वर्णो इसेतयोरसंत्रहोत्रे । एवं सतीसनेनात्रैव स्फटीभविष्यति । तानिति आका-ह्वाम् । प्राणादय इति एतेषां संज्ञाशन्दत्वकथनं पाचको याचक इतिवदुमयो संज्ञाशन्दत्वार्थम् । यदा प्राणा आदियेंपां ते प्राणादय इत्यत्र 'न संज्ञायाम्' इति स्त्रेण 'शेपादिभापा' इति सत्र-विकल्पितकवभावो नित्यः । तेन प्राणादय इति सीत्रप्रयोगः । न कदापि प्राणादिका इति सचितम । ज्ञानकरणानि ज्ञानरूपं कार्यं कर्मेन्द्रियाणि कियारूपं कार्यम् । करणत्यं व्यापारनियतमत ज्ञानकरणानि ज्ञानकर्षं कायं कमीन्द्रयाण ।कवाक्ष्य कायम् । करणस्य व्यापारानवर्षते आहुः स्वेति । करणेति । द्वितीयान्त्राणादिपदाायकानामपेक्षामावात् । उत्तरः हेतुः । मिश्तमिति वाधितत्यमाधाराधेयमावः । अनेन उत्तरभक्तरेण । प्रतीयत हित वर्धान्तराकाह्वा प्रतीयते शाणादीनां भगवतः शाणादिरुपस्याकाङ्क्षा वर्तते । वन्तूकं न कारणानां कारणान्तरापेदेति । क्षेत्रोच्यते । 'यद्वाचानम्युद्धितं वेन वागम्युपते । तदेव वद्ध त्वं विद्धि नेदं यदिद्युपासते' इति कोनोपनिपच्छते । भगवत आकाह्वाह्वा । भगवत इति माण्यं विद्यवन्ति स्म किं चिति । केतोपतिपच्छते । भगवति वद्धा किं मावमत आहुः ते निचिचयुरिति ते निचम्युर्प्रय पुराणमध्यम्' 'मनसैवानुद्रप्रथ्यम्' 'नेद नानास्ति किंचन' इति 'य प्राणस्य प्राणमिति विदुः ते मस्युराणमध्यं निचिच्युः ज्ञातवन्तः । अत्र मस्युनोक्षेत्रः प्राणमित् विद्वः ते मस्युराणमध्यं निचिच्युः ज्ञातवन्तः । अत्र मस्युनोक्षेत्रः प्राणमित् विद्वाः स्मान्त्राचित्र प्रथ्यस्यामे भगवान् । किं च ग्रारित्राध्यणि भगवत्रकरण-मस्ति । सांख्येपि किंचिदाहुः सांख्येति चकारस्त्वर्थे । सांख्यमते त्वीधरानद्वीकारान्नेदं प्रवत्तम ।

माहात्म्यविरोधश्च । अतः सार्धनिर्वाहार्धमन्यार्था वर्तते पश्चजनवाक्यस्य च । अतो बुद्धेः पञ्चय्रतीर्जनयन्तीति प्राणादयः पञ्चजनाः ।

#### भारतप्रकाराः ।

विरोध्य सादतोऽपि सा प्रतीयते । अतस्त्वद्रीत्या वाक्यसावोधकत्वात् तस सार्थनिर्वाहार्थ-मन्योऽथों वर्तते । अन्यार्थे वर्तत इति सप्तम्यन्तपाठे तु, तद्वाक्यमन्यार्थे वर्तते इत्येवं च्याख्येयम् । पञ्चजनवाक्यसः च सांख्यरीत्या पञ्चपञ्चकनिष्ठधर्मपञ्चकान्तपरुम्भात पञ्चपञ्च-जननिश्चायकोऽन्योऽर्थो वर्तते । स क इत्यपेक्षायां संग्रयादिरूपपश्चवुद्विवृत्तिजनकाः पश्चजनास्ते पश्चेति पत्रानां त्रद्यणि त्रतिष्ठितत्वमर्थः त्रतीयते । तदेतदक्तमतो बुद्धेरित्यादि । एवं सति प्राणवाक्यं तेपां करणत्यं वोधयत् पञ्चजनवाक्यस्चितं कार्यमाकाङ्गते, पञ्चजनवाक्यं च तेपां तदित्यादिनोक्तरीत्या प्राणवाक्योक्तं भगवन्तमाकाङ्गत इति द्वयोर्विभागे साकाङ्गत्व त्रव्ववोधकः त्या च द्वयोरेकार्थत्वे ब्रह्मज्ञानार्थत्या द्वयोरेकश्योजनकत्वे च सति यद्यानुपपद्यमानत्वेनोक्तं तत् सर्वे संगतं स्थादतोऽस्य वाक्यशेपत्वम् । यदि चोभयोः परस्परसाकाङ्गत्वाद् गौणसुख्य-भावाच एकस्य शेपित्वमपरस्य शेपत्वमिति नोपेयते, तदा तु साकाङ्गत्वेन खण्डत्वादेव श्रेपत्वमती

## रक्सिः।

अतः इति श्रेपः । अतो द्वितीयशाणादिपदार्थोन्यश्रेद्रगवतो माहात्म्यविरोधः । सेति अर्थान्तराकाङ्गा। अत इति भाष्यं विवृण्वन्ति अत इति सांख्यरीत्या । भाष्यं प्रतीकं धृत्वा खयं विवृण्वन्ति पञ्चेति । पश्चका इति पत्रविंग्रतितत्त्वावयवाः पत्रकाः पत्र तन्निष्ठो यो धर्मपत्रकत्त्तसानुपलम्भात । किं त पञ्चका इति । पञ्चजना इति अत्र पञ्चलुद्धिः चतुष्कम् । अतो बुद्धेरिति भाष्यं निवृण्यन्ति स्म स क इति । पञ्चजना इति अत्र पञ्चलुद्धिवृत्तीर्थनयन्ति ते पञ्चलाः कर्मणि पञ्च । पञ्चानां लनाः पञ्चजनाः 'दिक्संख्ये संज्ञायाम्' इति समासः । सामानाधिकरण्यनियमस छन्दसि विकल्पात् । 'सर्वे विधयरछन्द्सि विकल्प्यन्ते' इति परिभापया । सामानाधिकरण्यपक्षे तु 'उपपदमतिङ्' इति सत्रेण समासः । भाष्ये वाक्यं तु तृतीयस्कन्थस्य पड्विंशेध्याये । तेषां तदिति वाक्यं विवण्यन्ति सा एवमिति । पश्चजनेति एकाधीभावाराञ्चजनेषु शक्तिः समासशक्तेः । बुद्धिवृत्तिरूपं कार्यं त तात्वर्यचत्त्वा । विश्रहेण तत्त्रतीतीच्छयोचरितत्वं तात्पर्यं तदवगतेः । तेपां तदिति तेपां प्राणानां ताद्वनभृत्यादिप्रकारो यत्र गन्धादिज्ञानेषु तादृशि स्वकार्याणि प्राणकार्याणि तेषां जननं न स्वतो न प्राणेभ्यो किं तु भगवतोऽजडत्वात् । केनोपनिपच्छुतेः । इति द्वयोरिति भाष्यार्थमाहुः इति द्वयो-रिति । सर्वमिति भाष्यार्थमाहुः यदत्रेति । यदत्र प्राणवाक्ये पञ्चजनवाक्ये च । अनुपपरोति प्राणादीनां प्राणादिमत्वं पञ्चजनानां पञ्चलम् । नतु सर्वादीनि सर्वनामानीति अन्वर्थसंज्ञावलात कि किमन्यरसंगतमिति चेत्र प्राणस्य प्राणवत्त्वं चक्षुपः चक्षुष्मत्त्वं इत्येवं प्रातिस्विकरूपैः सर्वे वोध्यमिति । अतोस्येति विभागे साकाङ्मयोर्गः प्रयोजनं नहाज्ञानं तस्यैकलात् । एकं वाक्यम-सात् वैवस्ततो न तृष्यतीत्सस्य निपादपञ्चमानां वर्णानां च पञ्चजनप्रतिपादकलं पञ्चजनलं चेत्युक्तम् । मन्नस्य यममाहात्म्यपरत्नात् । निपादेत्युक्तानां स्टेकिकत्नात् । जना यदिमित्सन्न तु पञ्चजना ये ते एव 'ननस्ततयः सत्रमासते' इति श्रुतेः । खण्डत्यादिति भाष्यं निवृण्यन्ति यदि चेति । उभयोरिति यस्मिन् पत्र पत्रजना इसस प्राणस प्राणमिसस च । साकाङ्घरवेनेति

# 'संज्ञायोऽध विपर्यासो निश्चयः स्पृतिरेव च । . .

सरायाज्य विषयासा गिळवे स्टातिस्य च । विकास इत्युच्यते बुद्धेर्छक्षणं द्वतितः पृथक्ष्ये ॥ विकास इति । तेषां तत्तत्प्रकारकं सकार्यजननं न सतः किंतु भगवत इति द्वयो-रेकार्थत्वे सर्वं संगतं स्यात् । खण्डत्वाच बोपत्वम् । सर्वप्रवर्तकत्वाद् भगवतो न माहात्म्यविरोधः । तत्र प्राणदान्वेन त्वग्धाणप्राणा गृहीताः । रसना चान्ने

## भाष्यप्रकाशः ।

भाष्यप्रकाशः । न वाक्यक्षेपत्वानुषपत्तिरित्यर्थः । ननु प्राणादिप्रवर्तकत्वं जीवसाप्यस्तीति भगवन्माहात्म्यमत्र वाक्यद्वरोऽपि न स्फुटतीति तदिरोधात् कथमस्य ब्रह्मवाक्यत्वमित्यत आहुः सर्वेत्यादि । नन्वत्र पञ्चेव प्राणादयः प्रतीयन्ते, नान्ये इति कथमत्र सर्वप्रवर्तकत्वसिद्धिरित्यतः पञ्चस्र सर्वनिवेशं व्युत्पादयन्ति तत्रेत्यादि । प्राणशब्दो सुरूपप्राणवाचकः । स च वायुरूप इति प्राणशब्देन वायुविकारभूता त्वक्, तत्सहभूतं प्राणं मुख्यप्राणस रूपान्तरभूता अन्ये अपानादयः प्राणा गृहीताः । रसना चान्ने प्रतिष्ठिता 'तन्निरन्नस वर्षते' इति वाक्यादत्यन्तान्नाः

रस्मि: ।

यस्मिन् पत्रपञ्चेति वाक्यस्य द्धाकाङ्कृत्वेन प्राणस्य प्राणमिति वाक्यं पत्रसंख्यापूरकं यावत् तावतो खण्डत्यं पूर्वेवाक्यशकळलं तस्माच शेपत्वमतो नैव वाक्यशेपत्वातुपपत्तिः । एवकारो न-शब्देनान्वयी । भाष्ये चकारसान्यार्थत्वाभावात् । नैवशन्दार्थकत्वम् । जीवस्येति 'तसुत्कामन्तं प्राणोनुत्कामति प्राणमनृत्कामन्त ५ सर्वे प्राणा अनृत्कामन्ति' इति श्रुतेः । तं जीवस् । स्फुटतीति तु. प. सुद्धः विकसन इत्यसः रूपम् । स्कोटतीति तु स्कुट विशरणे म्या. प. से. रूपम् । धातृनामनेकार्थस्वात् प्रयुक्तमन्यत्रास्माभिः सुद्धः विकसन इत्यसंव रूपं नामधातुत्वाद्धा तव्ययुक्तम् । सर्वेत्यादीति सर्वान्तर्गेतो जीवोपि । तेन जीवसाणुत्वान्न व्यापकत्वं तत एव न प्राणादिप्रवर्तकत्व-मिलग्ने वक्ष्यते । प्राणादीनां सर्ववाचकत्वं व्युत्पादयन्ति प्राण्यशच्द इति । प्राण्यदे वर्णविकारात प्राणवाचकं प्राणपदमतुत्तवा प्राणपदोत्तया प्राणान् पद्येन्द्रियाणि चातुक्तानि सूचयित तत्र स्चितार्थ उक्तः प्राणग्रन्द इति वाचको व्यवनया । त्वक् सरूपमाहुः वाख्यित्यादि तथा च सुत्रे प्राणथ प्राणश्च प्राणश्च प्राणश्च प्राणाः सह्तपैकरोपः । व्यक्षनापक्षे श्वती प्राणसेसेकवचनं व्राणापेक्षं जात्मभित्रायेण व्यञ्जनापक्षे । तत्र द्वितीयप्राणशन्दस्त्वचो वाचकः प्राणपदे हद्वविकारः प्राणापक्ष जात्माभावण व्यक्षनापक्ष । तन १६तावमाणग्रन्द्रत्यमा वापक आणपद ६६्एवकीर प्राणादय इति भाष्यात् । तस्याभिषाष्ट्रतिप्राणे तदाहुः तत्स्सहेति । तत्मेभिषाष्ट्रत्या प्राणं प्राणपद्वाच्यं प्रसिद्धं हेति । स भगवान् श्रुतिप्रसिद्धः प्राणमिति द्वितीयान्तसुक्तं तद्ये उक्तः । युनः स्वितार्थमाहुः छुद्येति । रस्ते नेति भाष्यार्थमाहुः रस्तेनेति रस भाष्याद्वे रसाः यद मुद्धराम्स्ट-ठवणकद्धकपायितक्तमेदात् । रस्यन्ते ये इति रसाः चु. ग. से. कर्मणि पन् । तदुक्तं प्रश्नोपनिपदि रसं च रसनीयं चेत्वुक्तवा एप प्रकाः परेक्षेत्रत्वक्तम् । तत्र रसो रसना रसनीयमन्नं प्रकृपस्यं ययप्यक्षरं उक्तं तथाप्यक्षरस्य साथारणाश्रयत्वात् संनिद्धितात्रस्योगे मानाभावादिशेपाश्रयत्यमन्नस्य न जिह्नायाः श्रुतावग्रहणात्। न चात्रं पृथिवी सा चात्रं जिह्नेति श्रद्धाम् । पुराणमतत्वात । नृतीयस पष्टेघ्याये ।

'निर्भिन्नं ताह वरुणो होकपाटोविशद्धरेः। जिह्नयांशेन च रसं ययासी प्रतिपद्यते' ॥ इति । प्रतिष्टितेसक्तं गृहीतम् । वाग् वा तेजसि । अत्ता चात्रं चैकत्र भवतः । सह-भावित्वात् क्रियदेकमहणं, क्रियदुभयमहणमिति तेनैते सर्वे पत्रीय भवन्सिति-रिच्यते परमाकाशः ।

## भाष्यप्रकाशः ।

कािह्मणीति तद्ग्रहणायात्राचं गृहीतम्। पाठान्तरेञ्जस्याने ज्योतिः पठितम्। तच तेजः। रहिमः।

जिद्धापीन्द्रियमिति सुवोधिनी । रसित अनयाऽस्यां वा रसना । णिचो वैकल्पिकलं अन्ने श्रुतिष्ठितत्वमेवं 'रसना' इन्द्रियम् । रामानुजभाष्ये तु अन्नस्रोति प्राणरसनयोः तन्नेणोपादानमन्न-शुन्दोदितपृथ्वीसंवन्धित्वादित्युक्तम् । 'पृथ्वी वा अन्नमिति' अत्र प्रमाणमाहुः तक्तिरन्नेति निष्कान्तोन्नान्नितन्नः पुरुषः 'अन्नात् पुरुषः' इति श्रुतेः, यतो पुरुषस वर्षते अतोन्ने प्रतिष्ठिता पुरुषसा-न्नानिर्गतसान्नत्वात् यथा पटो मृदिति न्नतीतिः समनायित्वाचया पुरुपोन्नमिति न्रतीतिः। ननु निरोपधेर्वर्धते इति कृतो नोक्तं साक्षादन्ने प्रतिष्टितत्वसंभवादिनि चेत्र प्रराणसाञ्चासिद्धत्वात् न चैवं सति पुंसी वर्धत इत्युक्त्या अन्नात्पुरुप इत्युक्त्या पुरुपत्रतिष्टिता सती जायते, अस्ति. विपरिणमंते. इति शह्यम् । 'अत्ता चात्रं चैकत्र भवतः' इति भाष्यात् । अनुत्वं तु जिह्नायां यतो जिह्ना गठापः-संयोगानुकल्ल्यापारवती तत्राज्ञमत्र निवक्षितं अते रसना इन्द्रियरूपा करणापिकरणयोश्रीति निष्पन्ना न भावल्युडन्ता । शारीरमाद्याणश्चत्वेन विचार्यवाक्यानां शरीरस्य तत्र त्याज्यत्वेन पडरसानां स्थलस्यत्वादत्र भावल्युङन्तताभावात् । नतु जिह्नायां प्रतिष्ठिता रसनं जिह्नाप्रवर्तीति नैयायिकप्रन्था-दिति चेन्न रसना हि रसग्राहिकेति रसग्रहकारणं कारणताग्राहकस्तर्को न जिहाग्रनर्तित्वेऽपि त अन्ने प्रतिष्ठिततत्वे अन्नसत्त्वे रसग्राहकत्वं तदभावे तदभाव इति रसाभिव्यक्तिस्थानत्वं भवतु जिह्नाग्रसोति अत्रं पृथिवीति पक्षे जिह्ना अत्रं तस्मिन् प्रतिष्ठिता न चान्नमत्र पृथिव्याधिदैविकी रूपत्रयोक्तेः । तदत्रं विवत्कतम् । विवृत्करणसं पुरुषं प्राप्य भिन्नत्वात् । तदत्तमत्ता वृहदारण्यकोकः 'सर्वमत्त्रमधियत' इति श्रुतेः । न च गलाधःसंयोगानुकूलन्यापासभावः ग्रङ्गाः 'सर्वतीक्षित्रिरोमुखम्' इति श्रुतेः । तथा चाता चात्रं चेकत्र भवतः इति भाष्यसायमर्थो रसनायास्त्रवाकाङ्क्या संभवात्र पूर्वोक्त इति वाच्यम् । सहभावित्वादिति माष्यविरोधात् 'तस्माद्वा एतस्मादारमन् आकाशः संमृत आकाशाद्वायः वायोरिध-रग्नेरापः अद्भवः पृथिवी पृथिव्या ओपधयः ओपधिम्योऽन्नमन्नात्पुरुपः' इति श्रुतौ आत्मन आकार्रो-त्यादकरवेन सर्वपूर्वत्वं अन्नस्य तु औषिभयोऽर्वाकृत्वमिति सहभावित्वाभावात् । युद्धिस्तु परिणामस्य ।

'पूर्वरूपपरित्यागो द्वितीयस्यादिमस्तथा । उभौ चैकीकृतौ ठोके वृद्धादिभिरुदितौ' ॥

इति द्वितीयस्य दशमाध्याये 'आमास्य विरोध्य, इति स्ठोकेस्ति । यद्वा अन्ने प्रतिष्ठितिति माध्ये नान्नपदेनान्नजः पुरुषः किं तु अन्नमेवेति पक्षे । अत्र प्रमाणमाहरिति न संगवस्यतस्त- निरिक्तेत्वस्य वदः पुंसे वर्षवेद्वितीयस्त्रामान्नित्वस्य वदः पुंसे वर्षवेद्वितीयस्त्रामान्नित्वस्य परं इद्वा निवर्तते' पुरुषोत्त्यस्य परं इद्वा निवर्तते' इस्तिव्युचितां रसनावानि । उपलक्षणार्थं रसनावाद्याकाङ्क्षयाक्रमान्यकंनम्योप्य । तथा चान्नपदं रसनीयत्वस्य पर्यति उपलक्षणार्थं प्रसायाद्य प्रमायति उपलक्षणविषया / रसनाव्यक्षणार्थं प्रसाय चान्नपदं रसनीयं चेति अत्र स्त्रो सम्याप्य स्ताय च प्रश्लोपित्वपद्य । तथा च प्रश्लोपित्वपद्य स्त्रमीयं चेति अत्र स्त्रो सम्याप्य स्त्रमान्नित सम्याप्य स्त्रमान्नित सम्याप्य स्त्रमान्नित सम्याप्य स्त्रमान्नित सम्याप्य स्त्रमान्नित्व स्त्रमान्नित्व स्त्रमान्नित्व स्त्रमान्नित्वस्य स्त्रमान्नित्वस्य स्त्रमान्नित्वस्य स्त्रमान्नित्वस्य स्त्रमान्यस्य स्त्रमान्ति स्त्रमान्यस्य स्त्रमान्यस्य स्त्रमान्ति स्त्रमान्यस्य स्त्रमान्ति स्त्रमान्यस्य स्त्रमान्नित्वस्य स्त्रमान्ति स्त्रमान्यस्य स्त्रम्यस्य स्त्रमान्यस्य स्त्रम्यस्य स्त्रमान्यस्य स्त्रमान्यस्य स्त्रम्यस्य स्त्रमान्यस्य स्त्रमान्यस्यस्य स्त्रमान्यस्य स्त्रमान्यस्य

#### भाष्यप्रकाशः ।

वाक् च तेजोमपीति सा तेजसीति तेन वास्तंग्रहः। अत्ता चानं चैकत्र भवतः। अत्रार्धमेवान्नप्राक्तव्यात्। अतोऽन्त्रग्रहणेनैवात्तापि गृहीतः। तथा च तस्य तत्त्वत्त्वस्त्रम्यित्वात् क्रचिद्कप्रहणं,
क्रचिद्वभयोग्रहणम् । तेजस्वेकस्या वाचो ग्रहणम् । प्राणानयोस्त्भयोस्त्वगृहाणयो रस्तानयोश्र
ग्रहणमिति सिद्धाति । तेन प्राणादिपदेरन्येषां संगृहीतत्त्वेन, चक्षुःश्रोत्रमनत्तां च कण्ठत उक्तत्वेनैते सर्वे प्राणवाक्ये पश्चस्र निविष्टत्वात् पश्चैव भवन्ति । अतः पश्चजन्तवाक्येऽपि
पश्चजनपदेनैत एव संगृह्यन्ते। अतिरिच्यते परमाकाग्नः। स च भूतत्वादिविश्वम् पृथिव्यादीनां भृतानां तद्गुणानां च संग्राहक इति तेषां सर्वेषां ग्रह्मणि प्रतिष्ठितत्वकथनात् ग्राणवाक्ये
च तत्प्रवर्तकत्वकथनाजीवे ताद्यत्वामावेन वाक्यद्वयेऽपि भगवन्माहारम्पमेव स्फुटतीति
ग्रह्मवाक्यत्वमेतयोरिविवादमित्यर्थः । एतेन चुद्धिश्चिनकत्वं चक्षुःश्रोत्रमनसामेव, न त

### रश्मिः।

माध्यंदिनपाठादन्यः पाठः काण्वपाठः पाठान्तरं तिसान् । तेजोमयीति त्रिष्टुत्करणप्रसङ्घे तेजोऽशितं त्रेषा विधीयत इत्युक्तवा 'योणिष्ठः सा वाग्' इत्युक्तेखोजीविकारः, विकारे मयद, 'अप्रिवांग् गृत्वा मुखं प्राविशत' इति तेजोभिन्ना वाङ् नोक्ता । अभेदस्थोपरुक्षणविकद्धत्वादत आहुः सा तेजसीति । उत्त जानवर्षः राजा जनावना नार् नार्वा निवस्ताराज्य नार्वे रात्ता नार्वे राज्य स्वार्वित नार्वे तेनेति । ज्योतिपोपलक्षणविधया वाक्संत्रहः विकारविकार्यभावसंवन्धात् । अस्तिति नार्व्यं विद्युष्वन्ति अस्तिते । एकजेति । परेऽक्षरे । तथा च श्रुतिः प्रश्लोपनिपदि नार्ग्येण प्रष्टाः कस्सित्तु सर्वे संप्रतिष्ठिता भवन्ति इति प्रष्टः पिप्पठादः प्रथिवी च पृथिवीमात्रा चेलाद्यक्तवा प्राणश्च पातव्यं च राज्ञथं राज्ञायं चेदिलाञ्चल्वा 'एप हि दृष्टा स्थाप आता. प्रात्ता राज्ञाया मन्ता चेदा कर्ता विज्ञानात्मा पुरुषः स परेऽश्वरं आत्मिन संत्रतिष्ठित' इति । सङ्क्ति भाष्यं विच्रण्यन्ति अच्चार्यमिति । अनुर्यम् । गृहीन इति उपञ्चणेन गृहीतः । तथा च रस्वितेत्युक्तश्रीतपदे रस आस्त्राद्वे चुरादिः पठितः । न तु रस अन्दे भ्याः थाः से हस्वपाटात् । पुरुपविशेषणं रसन्यान आखादनं चुतादः पठतः । न तु रस शब्द् म्या. या. स. हस्वपाठात् । पुरुपावशभण रस्तपादाः सादकतां प्रतीयते सोयमत्ता तस्य रसनीयं चेति श्रुतौ रसनीयपदेन अन्तप्रहणात् । रसरसनीय एव इलनेनोत्तवा रसियतेति एप इलनेनाभेदकथनात् । तथा चात्र रसनाते रसियतुगरेनोच्यते । आखादनानुकूल्याणारे रसनानिष्ठः काष्टानि पचन्तीतिवत् । अज्ञनिष्ठो वा व्यापारः । व्यापारणा-मनेकविपत्तात् । किन्तिदिति भाष्यं विवृण्यन्ति तथाः चेति । उदाज्ञहुः । तेवसीति तेवता वाचा प्रहणिति प्राप्ते विवक्षाताः कारकाणि भवन्तीति औपश्चेपिकायारे सक्षमी। यथा 'इको यणि' इलतं । उप समिपि क्षेपः संवन्धत्ततः कारकाणि भवन्तीति औपश्चेपिकायारे सक्षमी। यथा 'इको यणि' इलतं । उप समिपि क्षेपः संवन्धत्तव्यत्वत्रव्यत्व । प्राणं क्योन् र्श्वहणभिलाहुः त्वराघाणेति पष्टयन्तम् । रसना चात्ता च तयोः । तेनैत इति माप्यार्थमाहुः तेन प्राणेति आदिपदेनान्नज्योतिर्या । अतीति पश्चजनवान्य एव संग्रहीतेम्योतिरेको भेदः, तस्य तन माणात आदिष्यनाक्षण्यात्वा । अताता पश्चमानात्र एव चण्डापानापत्र नरम् ॥ ५० कमं, भिन्न इति यावत् । मृतस्वादित्यादिष्येन पश्चतमात्रस्वम् । तद्वष्णानामिति शन्दरूपसमात्र्य-स्यानाम् । तद्वम्यवर्ति । नचु प्राणस्य प्राणमित्यक्ते कथं प्रविक्तव्यिति चेत्र 'यद्वाचानम्युदितं येन वागम्युवते तदेव प्रवा त्वं विद्धि नेदं यदिदसुपात्ते 'इति श्चत्युक्तवागम्युद्वपकर्तृयन्छन्दार्यत्तम् प्रविकत्ववत् प्राणस्य प्राणमित्यत्र द्वितीयान्तस्य प्राणस्य प्रवत्तेकत्वात् । प्राणयद्वान्यत्वं प्रद्धणो 'अत एव प्राणाः' इत्यिकरूणे छान्दोग्ये कतमा सा देवता प्राण इति होवोचेत्यत्र श्वतौ । एतन्योतित पश्चम्यवनप्राणवान्ययोः । एतेनतित । खुद्धीति खुद्धेर्युतीनां संययादीनां जनकत्वम् । नच

## तसात प्राणादय एव पश्चजना इति न तन्मतसिद्धिः॥ १२॥

## भाष्यप्रकाशः ।

प्राणान्त्रपोरतः क्वं प्राणादीनां पञ्चजनत्विमित्याग्रङ्कापि निरत्ता । केवलानां चलुरादीनां न तथात्वमपि तु कर्तृगोलकादियुक्तानाम् । अवस्तद्विश्विष्टानामेव पञ्चजनत्वमिति गोधनात् । किंचानेवं त्रवाण सर्वप्रतिष्ठासिद्धाः पञ्चसंख्यादीनामपि न निस्तात्पर्यकत्वम् । परोक्षया-दत्त्याचैवस्रक्तिरिति सर्वे सुस्यम् । तदेतद्भिसंघायादुः तस्मादित्यादि । एवंचात्र पञ्चजनपदे योग आहतः।

## रहिमः ।

बुद्धिवृत्तिजनकत्वे संग्रयादीनां चाधुपत्वं बुद्धित्वं वेति चेदुच्यते । एतस्य पूर्ववाक्ये— 'तैजसात्तु विज्ञवाणाद् बुद्धितत्त्वमभूत् सति । दृद्यस्फाणविज्ञानमिन्द्रयाणामनग्रद्धा' ॥ इत्यत्र ।

तैजसाद्राजसाहंकारात् । बुद्धिरुक्षणमाह इन्द्रियाणामिति । कार्यरुक्षणमिदम् । बुद्धात्-गृहीतान्येवेन्द्रियाणि पश्यन्ति कुर्वन्ति चेति । अत एव बुद्धितारतम्येन इन्द्रियज्ञानिकययोस्तारतम्य 'द्रव्यस्फरणविज्ञानम्' इति खरूपठक्षणम् । द्रव्यस पटादेः स्फरणे सति शब्देन संस्कारेणाठोकेन वा यद्विशिष्टं ज्ञानं यस्मात्, केवठं चुधुपा ज्ञाने तारतस्यं न स्वात् । स्वतः स्करणं योगवधर्मादिभिरिष भवति अतो द्रव्यफ्राणविज्ञानं बुद्धेर्ठक्षणिनत्युक्ताधिनौतिकं विभागनिरूपणेनैव ठक्षयति संशय इति । एवमान्यात्मिकदुद्धानुगृहीतानीन्द्रियाणि मनसि स्हमरूपेण श्वितमाधिभौतिकं संशयादिकं विद्वतिशब्देनोक्तं जायते इति बुद्धिवृत्तिजनकत्वं चक्षुरादीनामिति संशयादीनां चाक्षपत्वं बुद्धियत्वं चेत्यभयम् । अत्र प्रस्थानरबाकरे दैवानुकूल्येनान्तर्यामिणा मनस्तत्कार्यार्थे प्रेयंते तचेन्द्रियप्रेरणाय तत्त्विन्द्रियेण संस्ट्यते तत्र तत्त्विन्द्रियदेवतानुकूल्ये विषयसंस्टेरिन्द्रियः खावन्छित्रमनसि पर्व निर्विकल्पकमुत्पायते तदा इन्द्रियदेशे युद्धेष्ट्रीचिः । तदा युद्धापि वृचिद्वारा तदनग्रहे सविकल्पकं भवतीति ब्रद्धितत्त्वनिवेश उक्तः । तथात्विमिति तथा बुद्धिवृत्तिजनकत्वम् । त अम् । किर्त्विति आदिना प्राणाचे । तद्वीति तथा च साक्षात्मरंपरया चुद्धिवृत्तिजनकत्वं विवक्षितमिति भावः । नतु पञ्च बुद्धिवृत्तीर्जनयन्ति इति पञ्चजना इत्यत्र पञ्चपदं साक्षाद् बुद्धिवृत्तिवाचकमिति कृतः परंपरापि विवक्षितेलागञ्जाहुः किं चेति । निस्तात्पर्येति तथा च पत्रपदस शाणान्नयोत्तापर्यवृतिरिति । मावः । 'प्रायशः सर्वश्रन्दानां व्यक्षकत्वमपीष्यते' इति काव्यप्रकाशे । साक्षाद्वद्विवृत्तिवाचकत्वमपि पञ्चपदसाहुः परोक्षेति । प्राणस प्राणमित्यत्र प्राणपदे परोक्षवादः, प्राणस वाणमित्यर्थः । तथातपदे, परीक्षवादः रसनाया रसनेत्यर्थः । तथा च प्रश्लोपनिपत् । प्राणश्च प्रातन्यं च रसन्ध . रसनीयं त्रिति प्राणः पवर्गीदिः प्रातन्यं कवर्गीदिः । नतु रसपदे रसनेत्यस्य परोक्षवादो न त्वन्नपदे इति चेन्न रस्कते यः सः सः । कर्मणि घन् । इत्ययस्यापि रसपदोक्तया सचनात् । अद्यते यतदन्न-मित्सुभयोरेकार्यतया रसपदे परोक्षवादेनान्नपदेषि परोक्षवादात् । ऐकार्यास्त्राण इत्यनान्त्याक्षरे-क्यात परोक्षवादः औचित्साच प्रायपाठाच रस इत्यत्रायाक्षरैक्यात् परोक्षवादो प्राणरसनयोः। , एवमिति पञ्चनान्तर्गतस्वेन प्रकारेण प्राणात्रयोदक्तिः । सर्व पूर्वोक्तं शोमनं तस्यास्थितिकर्ता यस्य 🗸 तत । तसावित्यादीति । भाष्ये । तन्मतेति सांख्यमतसिद्धिः । शंकराचार्योदिमतैः पश्चजन-पदार्थे योगं निश्चेतुमाहुः एवं चिति । नुतु रुवियोगम्पहरतीति न्यायाद् योगः कुत शाहतः इति

#### भारतवकादाः ।

र्यकराचार्यास्तु, 'ते वा एते पञ्च महापुरुषाः' इत्यत्र पञ्चसु प्राणेषु प्रयुक्तत्वात् 'प्राणो हि पिता प्राणो माता' इत्यत्रापि पित्रादिरूपेण प्राणसैंबोक्तत्वाच जनसंबन्धेन प्राणादीनां जनशन्द-भाक्ये तिद्धे दिक्संख्येति संज्ञासमासयलात् पञ्चजनेति समुदायस्यापि प्राणादिषु रूढत्वभविरुद्ध-मित्याहुः तिधन्त्यम्। ते वा इति श्रुतौ जनवचनस्य पुरुषपदस्य प्राणापानादिषु प्रयुक्तत्वे-

## रदिमः ।

चेन्न पूर्वपादे 'शुगस तदनादरश्रवणात्' इति सुत्रे दचोचरत्वात् । नतु प्रकृते किं सूचक्रमिति चेन्न वाक्यरोपसेव योगसूचकत्वात् । नतु कथं योगसूचकत्वमिति चेद् माष्यार्थः स्फुटं नोक्तोत्रोच्यते । शांकरमतमतुबदति सा प्राणादय इति । नतु पञ्चजना इत्यत्र 'दिक्संख्ये संज्ञायाम्' इति सूत्रेण समासः स न संभवति पञ्चेत्यस्य संज्ञाशन्दत्वाभावात । इत्याशक्र्वाहः संज्ञाशब्दा इति । तथा च शंकरभाष्यं पत्रजनशन्दः समासान्वाख्यानादवगते संज्ञाभावः संज्ञाकाक्षी वाक्यशेपसमिभव्याहतेषु प्राणादिषु वर्तिन्यते इति । जातिगणिकयायदञ्जाशब्देषु यदञ्जाशब्दाः गौः शकः चलति हित्यः इति चतप्रयशन्दाः न च जातिशन्दाः । संज्ञारूपो यदच्छात्मक इति कान्यप्रकाशात् । तथा च पञ्चक इत्यक्ती शाणादयः पञ्चत्यक्तरे संज्ञाशब्दत्वेनार्थस्य संज्ञात्रत्यायकत्वात पञ्चवना इति समास इति भावः । 'दिक्संख्ये संज्ञायाम्' इति विशेषस्मरणात् संज्ञायामेव पञ्चशब्दस्य जनशब्देन समास इति 'न संख्योपसंग्रहादपि' इति सूत्रस्य शंकरभाष्यं तेन 'संज्ञा पञ्चजनेत्येपा भाणाद्याः संज्ञिनः श्रताः' इति वैयासिकन्यायमाठायां संज्ञा प्राणादयः इति पश्चननास्तु संज्ञिनः इति युक्तः पाठः । पश्चननानां विचार्यत्वेन संजि : दिति ज्ञेयम् । स्वेति यतो 'व्यापारवदसाधारणं कारणं करणं' 'साधकतमं करणं' कियासिद्धौ प्रकृष्टीपकारकं करणसञ्ज स्थात् यङ्कापाराज्यवधानेन कियानिप्पत्तिस्तव्यकृष्टमिति शेखरे । माहात्म्यमिति तच निवन्धे टीकायाम् । रतिर्देशदिविपयेस्त्र रतिः स्रेहः देवत्वं माहाल्य-भित्यक्तया देवत्वं सर्वप्रेरकत्वं तस्य विरोधः । प्राणस्य प्राणमित्यादौ द्वितीयप्राणादिपदार्थानुकेः । वैयासिकन्यायमाठायां प्राणादीनां पञ्चानां साक्षी चिदात्मा दितीयप्राणादिशन्देरभिधीयत इत्युक्तं तत्र विवर्तप्रेरकमिति विरोधः। त्रबासृतवर्षिणीकारोपि द्वितीयप्राणादिपदार्थान्न जगाद। चुर्णागम इति पद्धे एकवर्णागमादन्योऽप्रसिद्धः स्पष्टमन्यत् । अत्र वाक्ययेपात् पञ्चानां द्विद्धिद्वीनां जनाः पञ्च प्राणादयः इक्षेकवाक्यतया सूचनात् । नतु रुद्धिः कैरुच्यत इति चेतत्राहुः द्यंकरेति श्रुतिमाहुः ते वा इति । त्रद्य वायुः पुरुषा जनाः तथा च पत्र त्रद्यवायवः पुरुषा जना यदा त्रद्यणो वायोः जना इति श्रुतिवचनव्यक्तेः, पञ्चसु प्राणेषु जनेषु पञ्चजनपदस्य प्रशुक्तत्वात् । जना पुरुष-पदार्थाः स्तरा इति नोक्ताः । बाह्यणमाहुः प्राणो हीति । जनेति पुरुषपदोक्तजनसंवन्धेन संवन्धध त्रकेति भिन्नं पदं यदा तदा भेदः । नहाणः पुरुषा इति पष्टीसमासे तु अवयवावयविभावः संवन्धः । प्राणादीनां त्रखपदार्थानां पुरुषपदार्थजनपदभात्ते इत्यर्थः । संज्ञेति संज्ञाग्रन्दा रूढा इति भावः । माणादिष्विति शाणश्रञ्जाश्रीत्रादिषु । अविरुद्धमिति प्रथमप्रयोगस्य श्रुत्युक्तेषु प्राणेषु सत्तात् शाणादिषु वाक्यरोपोक्तेषु रुद्धत्वं पञ्चजनशब्दसाविरुद्धम् । तथा च भाष्यम् । कयं पुनरसति प्रयोगे रुदिराश्रयितुं शक्येति । ननु रबप्रभायां प्राणेषु रूढस्य पञ्चनपदस्य प्राणादिषु रुक्षणेत्युक्तमिति रूढत्वं विरुद्धमिति चेन्न। पञ्चजनशब्दस्य रूढिरेव नावयवशक्तयात्मको योग इत्युक्तत्वात्। प्राणापाना-दिष्विति । ते वा एते प्राणापानादयः पञ्चजनाः महावायव इसन्वयः । समासे रुक्षणाप्रसङ्गात ।

## भाष्यप्रकाशः ।

नान्येषु रूख्यमावात् समुदायस्यापि तत्रैव रूढिसिद्ध्या वाक्यशेपोक्तेषु चक्षुरादिषु पश्चननशब्दस्य रूढेर्दूरिनरस्तत्वात् । न च प्राणापानादय एव पञ्चननाः सन्त्विति वाज्यम् । तथा सति प्राणा इति वहुवचनेनैव चारितार्थ्ये आदय इस्यस्य वैयर्ध्यप्रसङ्गात् । स्रस्यापि वाक्यशेपगता विवह्यन्त इति कथनविरोधप्रसङ्गाचेति । समुदायशब्दार्थेऽवयवार्थसामावेन जनशब्दस्य तत्रानर्थकत्वया तेन तदुपपादनस्याशक्यस्वादित्यन्त्वे ।

रिहमः।

इसेवं प्राणापानादीति । चक्षुरादिषु प्रयुक्तलेन । अन्येष्टिवति वाक्यशेषोक्तेषु प्राणेषु समुदायस्य पञ्चजनसापि तन्त्रैव प्राणापानादिष्वेव । षटादिषदवदनेकेषु रुद्धिदर्शनात् प्राणचक्षुरादिष्वपि प्राणेष्वस्त रुद्धिरत्याश्चयेन प्राणानुक्तिः । ननु तर्हि प्राणेषु रुद्धिस्तरसहचरितत्वसंवन्धश्रक्षरादिष्विति चक्षरादिषु ठक्षणास्त्वित चेन्न योगेन निर्वाहेऽस्य गौरवग्रस्तत्वात् । वाक्यरोपान्तरस्य श्रीतत्वाद्व-कल्पमाश्रद्धते सा न चेति । एवकारोप्यथे । ते वा एते इति श्रुतौ उक्तवाक्ययेपे संनिधिवत् पञ्चति पुरुषा इति च पञ्चनना इत्सस संबन्धिनो दर्शनात् । प्राणा इतीति सूत्रीयप्राणादयः इसमेदं बोध्यम् । नतु प्राणा इत्युक्तेपि प्राणापानादिषु रुढिः, तथा वाक्यशेपोक्तशाणेषु हृद्धिश्वसरादिषु संवन्यहृता छक्षणेति चेतनाहुः स्वस्येति । शंकराचार्यसापि वाक्यशेपगताः पञ्चजनाः । प्राचां नैयायिकानां मतमादृत्यादुः समुदायेति । अत्र योगः स्फुटति परं तु क्रिवोगमपद्वरतीति रुदिरेवोक्ता सा तु पत्रजनपदेकार्यीभावप्रतिवन्धिका पत्रबुद्धिवृत्तीर्जनयतीति पञ्चजनाः प्राणादय इति भाष्याद योगसत्त्वादेतदाहुः समुदायेति । इदं प्राचां नैयायिकानां मतम् । समुदायशक्तिः रूढिः, अवयवशक्तियोगः । तत्र पञ्चजनशब्देऽनर्थकतया । अयमर्थः । शब्देन्द्वशेखरे तु एकार्यीमावस्य खलं दर्शितं 'समर्थः पदिविधिः' इति सत्रस्य । अवयवार्यविरुद्धो यत्र समुदायार्थस्तत्रैवैकार्यीभाप इति । तदुक्तं युद्धैः 'जहरस्वार्था तु तत्रैव यत्र रूढिविरोिषती' जहत्स्वर्या एकार्याभावः जहन्ति पदानि साथै यस्यां वृत्तौ सा जहत्स्वार्यो । तथा च तेन जहत्स्वार्थेन पञ्चजनसमुदायगतेन जनशन्देन तदुपपादनं तस्या रूढेरुपपादनं तस्याश्चन्यत्वात्। न चाजहत्स्वार्था वित्तरतः व्यपेक्षारुक्षणसामर्थ्यरूपेति शङ्गम् । महाभाष्ये ऋदस्य राजपुरुप इति वारणाय तस्या अनादतस्वात् योगप्रतीत्वापत्तेश्च । अन्य इति एकदेशिनः । एकदेशिमतस्याह्नपवरस्त्रे वध्यमाणत्वात् । तेन तदुपपादनस्याशक्यत्वं त्वेवम् । समुदायान्तर्गतजनशन्दस्यानर्थकतया । कथं पनः प्राणादिषु जनशन्दप्रयोगः तत्त्वेषु वा कथं वा जनप्रयोग इति शंकराचार्यभाष्यासंगतिः । समासं शक्तेरतिरिक्तत्वात् । जनग्रन्दाशक्तेः । न च शब्देन्दुशेखरे कृतशक्तित्यागे मानाभावात् प्रत्येकशक्तिः सहकृतया समुदायशक्तया तथोपिस्पतित्यमेव चैकार्थीभावः । जहत्स्वार्था वृत्तिः । पदानामानर्थक्य-मिति तु न युक्तम् । महावाहुः सुपन्धा इलादावालाद्यनापत्तेः भूतपूर्वाश्रयणं तु सलां गतावयुक्तम् । तद्क्तं वृद्धः 'जहत्स्वार्था तु तत्रेव यत्र रूढिविरोधिनी' । अवयवार्थविरुद्धो यत्र समुदायार्थः तत्रैव सेति तदर्भ इति प्रन्थेन जनशब्दशत्तयुक्तेः न शंकराचार्यभाष्यासंगतिरिति वाच्यम् ।

'परं न वाचकं वाक्ये साहदयात्स्मारकं परम् । विशिष्टवाक्यमेवात्र वाक्यार्थस्य च वाचकम्' ॥ इति ।

सर्वेनिर्णयात् । तदुक्तं वैयाकरणम्पणसारे 'बहति पदानि स्वार्धे यसां सा जहस्सार्धा' पदवर्णो वा युर्वे पदानामानर्थक्यमिति कर्षः तदि महाबाहुः सुपन्धा इति च 'आन्महतः

#### भाष्यव्रकाताः ।

यदपि, देवाः पितरो गन्धर्वा असुरा रक्षांति वा निपादपञ्चमाश्रत्वारो वर्णा वा यत् पाञ्चजन्यमा विशेति प्रजापरः पञ्चजनग्रन्द इति तत्परिग्रहेऽपि न दोपः। आचार्येण तु, न तत्त्वानामिह प्रतीतिरत्तीत्वतावन्मात्राभिप्रायेण वाक्यशेपोक्तमाटतमित्याहुः। तदिष सप्रज्ञाविल् त्रितमात्रम्। पूर्वोक्तपक्षद्वपोपगमे सर्वाधारत्वरूपत्रस्नाहात्म्यातिस्त्रा पञ्चसंख्याया निस्तात्पर्य-

रिश्मः ।

समानाधिकरणजातीययोः' इसस्य शब्दिवययत्वात् । पथिमय्युभुक्षामात्' इसस्य च शब्दिवपयत्वात् पदानामानर्थक्येप्यदोपात् । न च समानाधिकरणस्य भिन्नप्रदृतिनिमित्तत्वे सित एकाथेबोधन कलादान्धेक्येऽर्थयोधकत्वासंभवात समानाधिकरणे आत्वानापितिरिति वाच्यम् । साद्दयात् स्मारकत्वात समानाधिकरणत्वस । अनर्थकपदैः सार्थकपदसमानाधिकरणस्मारणेनान्महत इति सूत्रे स्हतसमानाधिकरणाश्रवणात् । पूर्वं महच्छन्दस्य वाहुशब्दस्य वार्थोनुमृतो महावाहुरित्यत्र तत्सदश्रशब्दाम्यां सोर्थः स्मारितः । 'सदशादृष्टचिन्ताद्याः स्टृतिवीचस्य वोधकाः' इति भाषापरिच्छे-दात । तदुक्तं टीकायां तथा वाक्येपि पदं न वाचकं तर्हि संकेताग्रहेपि वाक्यार्थज्ञानं स्यात गौरवं च स्यादित्याग्रक्षाह. सादृश्यारस्मारकं परिमति । वाक्यावयवभूतस्य स्वतम्रपदत्तव्यत्वात पदार्थसारकत्वम् । अन्यया सार्थं प्रतिपाद्य कृतार्थत्वे वाक्यार्थो न तैर्वन्येतेति शंकराचार्येकदेशिनो-भैतद्वयमाहुः यदपीति । निपादेति निपादः पत्रमो येपाम् । शंकराचार्यः श्रुत्या पत्रजनशन्दार्थ उक्तस्तमाहुः यत्पाञ्चेति श्रुसर्थस्तु पात्रजन्यया प्रजया विश्वतीति विद तया विशा पुरुषद्धार्थः न्द्रियसाह्वानार्थं घोषाः सृष्टा इति यत्तवुक्तम् । घोषातिरेकेणेन्द्राह्वानायोगात् इति श्रुत्यनुसारेण प्रजासात्रग्रहेषि न दोष इसर्थः । प्राणादयः प्रजासना इति सुत्रोक्तविरोधमाशङ्काह शंकरमाध्ये भाष्यकारत्तदाहुराचार्येणेति भगवता व्यासेन । वाक्येति शाणादीनां प्रजानत्वम् । सर्वोधारेति अत्रार्थे श्रुतिः प्रश्लोपनिपत्था कस्मिन् सर्वे संप्रतिष्ठिता भवन्तीत्वादिः पूर्वेश्वका । स्रवाबारात जनाय श्राव ननागणन्या कारण्य पन पत्रताक्ष्मा पन पालावाद प्रश्रुका । नतु पृथिच्यादीनां प्रवेष्ठक्तत्वादेव पितृगण्यवीसुराक्षोनिर्मिषादपद्ममचतुर्वेषेश्च सर्वेश्रतिष्ठा सिद्धिरस्तु इति चेतन्नाहुः पञ्चेति । पत्रश्चन्द्वये द्वितीयमञ्चन्दस्य पत्रश्चद्विद्यत्तिवाचकत्वेन प्रथमपत्रपदं पत्रसंख्येयान् वक्ति त्वगृष्ठाणादिपञ्च प्राणाः प्राणापान्व्यानादयः पत्र पुनः प्राणाः नागकूर्मकुकछ-देवदत्तथनंजयाः इति पञ्च, रसनादयः पञ्च । काण्वपाठे वागादयः पञ्च, एतदेकवाक्यतया रसना कोंन्द्रियम् । न च पुराणे ज्ञानेन्द्रियेषु पाठिनिरोध इति शक्कां पुराणमतत्वात् 'अधिवांनमूत्वा सुखं प्रानिशत्' इतिप्रकाशकत्वेन वागिन्द्रियस्य ज्ञानेन्द्रियत्वात् । न च वस्तुप्राप्यकारित्वप्रसङ्ग इति प्राविशत् इतिप्रकाशकलवन् वामान्द्रपत्तं आनान्द्रपत्तात् । या पत्तुतान्यकाराज्यस्य इति शक्काम् । ज्ञानेन्द्रियाणां वस्तुप्राप्यप्रकाशकारित्वेषि निस्तात्पर्यकत्वप्रसङ्गवारणप्रसङ्गे चतुर्णा प्राप्य-प्रकाशकारित्वं न वाचः । यथा दोरादिचतुष्कमन्यदेवेति व्यष्टिसमप्टिमेदेन श्वरयुक्तमनोबुद्धिचित्ता-इकाराः । पत्रेति तन्निष्ठपञ्चसंस्थायाः निस्तात्तर्यकत्वं निष्कान्ता तात्त्पर्यकादिति निस्तास्पर्यका तस्याः भावो निस्तात्पर्यकत्वम् । त्वे चेति सूत्रेण न्दस्तो वा समासाश्रयविधिष्यं सूत्रं तस्य प्रसङ्गस्य । अयं भावः । यस्मिन् पत्र पचनना इति मन्ने बुद्धिवृतिजनाः पन्नेस्यतुत्त्वा पत्र पत्रजना इस्युक्तमः। पश्चेलिप वाक्यशेपाद्रणनया लम्यते एवं च पश्च पश्च पश्च पश्च जना इत्युक्तम् । पश्चजना न्यस्ता वाराज्याः वृद्धस्त्रिपिश्च पत्र पत्र पत्र । बहुत्वं च पत्र पत्र पत्र पत्र पत्रिमप्येतदितीच्छयोक्तम् । 'बक्कुरिन्छा तु तास्पर्यम्' तत्प्रतीतीच्छयोचितित्वं वा । एवं च पत्रपदस्य स्वग्र्माणादिपत्रसु तास्पर्यम् ।

#### भाष्यप्रकाताः ।

कत्वप्रसङ्गसः दुर्वारत्वात् । वाक्यशेषानादरे राले कपोतिकावत् सर्वपक्षापातेन वाक्यार्थनिर्णयामा-वप्रसङ्गाच । वाक्यशेषसानिर्णायकत्वेन न्यायचर्चावैपर्थ्यापचेश्व ।

अन्ये तु वाक्यश्चेपवलादेव पञ्चजनग्रन्दस्य प्राणादिषु रूढिमाहुः। तत् पूर्वोक्तपक्षापेश्वया सम्यगपि वाक्यश्चेपस्य वराहं माबोऽनुभावन्तीत्यादौ नियामकत्वेन ग्रक्तिप्राहकत्वदर्शनाभियमस्य

## रदिमः।

द्वितीयपश्यदस्य प्राणेषु पश्चसु, नृतीयस्य नागादिप्राणेषु, चतुर्थस्य समादीन्द्रियेषु वागादीन्द्रियेषु वा, पश्चमस्य मन शादिकरणेषु । शुला प्रजापरः पश्चननग्रन्द इति यदुक्तं तदिष पश्चना प्राणादयसम्यो द्विताः पाश्चनन्या इति न भवति 'पश्चनगद्धपसंख्यानं' इति वार्तिकाच्छप्रस्ययः पश्चनतिनिति स्वात् अतः स्वार्थे व्यन् । नाषि छान्दसेन 'भवे छन्दसि' इति स्त्रेण यत् । अवीसंयवात् । तया विश्वा प्रजयेस्यन्यत् पूर्ववदिस्यर्थसापि वक्तं शक्यत्वादिकदस्य । अतो वाक्यश्रेपानादरे दोपमाहुः चाक्यकोपेति । स्रोठं कमोतिकान्यायस्तु—

वृद्धा युवानः शिशवः कपोताः खठे यथामी युगपत्पतन्ति । तथैव चामी युगपत्पदार्थाः परस्परेणान्वयिनो भवन्ति ॥ इति ।

वाक्येति वाक्यं तु यस्मिन् पञ्च पञ्चना इति । न्यायेति सिद्धान्तमुक्तावल्यां विश्व-नायः । वाक्यवेषादिष शक्तित्रहः यथा 'यवमयश्चक्रंवति' इत्यत्र यवपदस्य दीर्घशुक्तिवेशेषे आर्याणां प्रयोगः कङ्गां च म्टेन्छानां यत्रान्या ओषधयो म्हायन्ते अधैते मोदमाना हवोत्तिष्ठन्ति तत्र ।

'वसन्ते सर्वसस्यानां जायते पत्रशातनम् । मोदमानाश्च तिष्टन्ति यना कणशःशालिनः' ॥

इति वाक्यशेपादीघेशुक्तिवशेषे शक्तिर्विणीयते कङ्गौ च शक्तिप्रमास्त्रयोगः । नानाशक्तिकल्पनागीरवात् । हिएदादी विनियमकाभावान् नानाशक्तिकल्पनिति चकाराद्वेद्वव्यास्तर्यप्रामाण्यात् कुतेक्क एवार्थः । आहुरिति समाजुनाचार्या व्यक्षनामाद्वः तथा च वाक्यशेषोन्यनन्तरं भापवन्ति महाश्रयाः प्राणादयः एव पञ्च पञ्चनना इति विद्यायत इति सम्पर्यापीत सर्वपारक्ष्यमहात्म्यसिद्ध्या सम्यक् ताल्यशेषाद्वस्या न ताह्य म्रवमाहात्म्यासिद्ध्यापीति पद्म ।
कार्यग्रेवाम् । माहात्म्यसिद्धिर्विद्धित ताल्यशेषायात् पञ्चपञ्चपद्योः । वाक्यश्रेपस्येति वाक्यथेपलेन क्रमण वाक्यशेषस्य । पूर्वतेषे प्रथमस तृतीयपादे पञ्चपाधिकरणे वाराही उपानहावुगमुत्रते
इति श्र्यते अत्र वारह्यस्त्रमायोः शक्ते प्रथमस तृतीयपादे पञ्चपाधिकरणे वाराही उपानहावुगमुत्रते
इति श्र्यते अत्र वराह्यस्त्रमायोः शक्ते प्रथक्ता म्रवेक्यः कृष्यश्रक्ते ते तथा सति क्षेक्वयद्वरिप्

निश्चतव्येषु शब्दार्थेषु आर्थन्वेच्यासिद्धाः समचन्त्रताद्विप्रम्विष्यापर्यः विकल्पेन स्वीकार्यः इति प्राप्ते
उक्तरः । शाक्षीयप्रमान्यवेषे शाक्षपिद्विक्वीयसी प्रलासन्नत्वादिनिक्वयार्पर्यादत्वाद्वाः शाक्षे च
वराहं गावोद्यपावन्ति इत्यादो वाक्यशेष इत्यर्थः । आदिपदेन यवमयश्रक्तिति इत्यस्य वाक्यशेषः च यत्रान्ति शोषस्य म्लायन्ते अय ते मोदमाना इवोतिष्ठन्ति इति तस्य संग्रहः । गवामन्त्रपादने युक्तर
विवये संगवति न कृष्णश्रकृतिविषये इति वाक्यशेषस्य वराह्यस्य । इत्यत्तीति वराह्य वराह्यस्य

## ज्योतियेकेयामसत्यन्ने ॥ १३ ॥

काण्वपाठे, अन्नस्यान्नमिति नास्ति, तदा क्यं पन्न? तन्नाह । ज्योतिपा संख्यापूर्तिस्तेपाम् । यसादर्वाक् संवत्सर इति पूर्व पठितो मद्मः । तत्र तदेवा ज्योतिपां ज्योतिरिति । अन्नस्थाने ज्योतिर्माद्यम् । ज्याख्यानं पूर्वमेव । तस्मात् सिद्धं न तन्मतस्य श्रुतिमूलत्वम् ॥ १३ ॥

इति प्रथमाध्यायचतुर्थपादे तृतीयं त्रिस्त्रं न संख्योपसंग्रहाधिकरणम् ॥ ३ ॥

### भाष्यप्रकादाः ।

च प्रसिद्धप्रसृत्वरश्रक्तिसापेक्षत्वात् प्रकृते च प्रसिद्ध्यमावाचिन्त्वम् । तसाङ् योग एव साधीयानिति दिन् ॥ १२ ॥

ज्योतिपैकेपामसत्यन्ने ॥ १३ ॥ व्याख्यानं पूर्वमेवेति ज्योतिषा तेजोवाचौ ग्रहीतच्ये । मनसोऽन्नमयत्वेन मनसाऽन्नानृरसना ग्राह्माः! चक्षुपैकं चक्षुरेवं ग्राह्मित्ययं पूर्वोक्त-रीतिकमेवेत्यर्थः । नतु काण्वमार्ज्यदेनपाठिवरोघादिह वाक्यशेपगतप्राणादिग्रहणं न युक्तम् । विकल्पापादकत्वादिति चेन्न । तुल्यवलतया पोडिशिग्रहणाग्रहणवत् श्रुत्यिमिग्रेतत्वेन विकल्पसा-तुष्टत्वात् । न च तत्रातिरात्रयागे व्यक्तिमेदेन ग्रहणाग्रहणयोरूपपचिवत् प्रकृते ब्रह्मण एकत्वेन

शक्तिशाहकलेलादिः । मस्ट्रस्वरेति प्रपूर्वकसर्वेः करम् । सृत्रं तु 'इण्एर्यूविवर्तिन्यः करम्' इति । मस्तिद्धीति पत्रजनशन्दस्य प्राणादिषु । योगः एवेति तथा च भाष्यम् । महद्ववेति सृत्रस्व 'ग्रहान्तं विभुमारमानं' 'वेदाहमेतं पुरुषं महान्त'मिलादौ महम्बन्दो मह्यगरो योगेन एवमन्यक्तशन्दोप्यक्षरयाचक इतीति । दिगिति व्याकरणस्याङ्गतया वेदान्ते योगाचापे रुद्धिरपुक्तेति न रुद्धियोगमपहरतीति नैया-यिकमतप्रसरः । नैयायिकमर्तस्य पातित्यसायकत्यस्मरणाङ्कृतिविकद्धांग्रत्याजकत्वस्मररणाच ॥ १२ ॥

ज्योतिपैकेपामसत्यन्ने ॥ १३ ॥ भाष्ये । यसादर्वागिति ।

'यस्मादर्वाकु संवत्सरोऽहोभिः परिवर्तते ।

तदेवा ज्योतियां ज्योतिरायुद्धेंपासतेऽसतम्' ॥ इति मन्नः ।

पकृते। काठिन्याद् व्यकुर्वित्तं स्म ज्योतिया तेजोवाचाविति व्यास्यातम्। विकल्प इति केपांचिदश्चं केपांचिउयोतिरिति स च प्र्वतेष्ठं परिसंख्याविधिनिरूपणे विकल्पस्य दोपलकथनात्। तुल्पेति
अन्नज्योतिर्ग्रहणयोक्तुल्यवरुत्वम्। अतिरात्रे पोडिकृतं गृह्वाति नातिरात्रे पोडिकृतं गृह्वाति श्रुतिज्याँतिष्टोमस्य संस्थाविश्वेपीत्। अनुष्टरुत्वादिति यथाइ वैमिनीयन्यायमाठावित्तरे सत्स्यप्यप्रदोषेषु गत्यन्तरामावाद् बीहियववत् विकल्पोस्त्विति तत्र बीहियवविकल्पो हार्रगुतीयपादे चतुर्थापिकरणे बीहिभिर्यजेत वर्षेयेकेत इति श्रुत्युम्प्यासेनोप्पादितः। व्यक्तितीत्रे दश्यसायश्य पादे तृतीयाधिकरणेषि
कातिरात्रेभेदादितात्रव्यक्तिभेदेन। इदमपि तत्रेव। पद्धार्त्याधाविषयेषु विषेषार्थमङ्गीकृत्यः न चात्रापि
व्यापातः श्रुत्तर्याक्यक्तिभेदेन। इदमपि तत्रेव। पद्धार्त्याव्यात्वात् सिर्म्यण्यद्विषयु गत्यन्तरामावात्
भाविषयवत् विकल्पोम्युरेतव्यः। तस्पात्रत्रियेषद्वित्ते राद्धान्त इति इयग्रुपपितिषि। तद्धद्व दार्शिन्तिके
योजयत्ति प्रकृत इति। म्ह्यणोतिरात्रस्थानीयत्वम्। सस्तिन् पञ्च पञ्चना इत्यव यच्छन्दार्थसः।

१. पाचे उमामहेश्वरसंवादेखि ।

#### भारतकाराः ।

ग्राह्माणां प्राणादीनामन्यान्यत्वेन युगपद् प्रहीतुमशक्तिरिति श्रद्ध्यम् । प्रकृतेऽपि तेपामेव सत्त्वेन ग्राहकशुब्दमात्रभेदस वत्तत्पाठकरूपाधिकारिमेदाद ग्रहीतं शक्यवया सुखेनैवोपपत्तेरिति । भार्क न निगटन्याख्यातमेवेति श्रमम् ॥ १३ ॥

## इति ततीयं न संख्योपसंग्रहाधिकरणम् ॥ ३॥

हणन्ते पोडशिग्रहणाग्रहणे उक्ते दार्धान्तकेऽन्नस्यान्नमित्यस्य ग्रहणाग्रहणे ते प्राणाद्यन्तर्गते इति।प्राणा-दीनां ग्राहकत्वमाहः ग्राह्माणामिति । अन्येति अन्येर्पा काण्यानामन्यत्वस । कर्मव्यतिहारामावात समासः । समासवत् सुपः सोरभावश्य तिद्धतसमाप्तिसमीपे सर्वनाम्नो द्वे विहिते कर्मन्यतिहारे सर्वनाज्ञो दे वाच्ये समासवब बहुङम् । बहुङम्हणात् अन्यपरयोने समासवत् । इतरञ्ज्दस्य स निसम् । असमासवद्भावे पूर्वपदस्य सुपः सुर्वक्तव्यः अन्योन्यं वित्रा नमन्तीतिवत् । अन्यमितस्य ातसम् । जायाचानसम् इत्यस्य प्राप्ताः स्वित्यः । स्वतः । महत्तः इति काण्यपाटे । हित्ते पूर्वपदस्य सुपः सौ रूपसिद्धिः । महत्ति काण्यपाटे । हित्ते पूर्वपदस्य सुपः सौ रूपसिद्धः । सार्व्यक्षित्यः । सार्वित्यक्षित्यः । सार्वित्यक्षित्यक्षित्यः । सार्वित्यक्षित्यः । सार्वित्यक्षित्यक्षित्यः । सार्वित्यक्षित्यः । सार्वित्यक्षित्यः । सार्वित्यक्षित्यः । सार्वित्यक्षित्यः । सार्वित्यक्षित्यक्षित्यः । सार्वित्यक्षित्यः । सार्वित्यक्षित्यक्षित्यः । सार्वित्यक्षित्यक्षित्यः । सार्वित्यक्षित्यः । सार्वित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यः । सार्वित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्यक्षित्य पाठकेलर्थः । त्रहीत्रमिति पोडिशित्रहणाग्रहणयोर्ग्रहणया । पोडिशी ज्योतिष्टोगसंस्या । स्वयमेकोपि ज्योतिष्टोमः समाप्तिमेदात् भिद्यते यतौ यज्ञायज्ञीयस्तोत्रेण समाप्ताविष्टोम इत्युच्यते । तस्मादिष स्तोत्रा-दर्ध्वमुक्थ्यस्तोत्रेण समाप्तानुकृथ्य इत्युच्यते । अतिरात्रे पोडशिनमित्यादिमवेण समाप्तौ पोडशीत्या-द्यच्यते । इत्येवं सप्तसंस्थावान ज्योतिष्टोमः । श्रीभागवते ततीयद्वादशेष्याये---

'वोडरसुक्थ्यौ पूर्ववकात् पुरीष्यम्रिष्टुतावथ । आसोर्यामातिरात्री च वाजपेयं स गोसवम्' ॥ इति वाक्यम् ।

अमिष्टत् अमिष्टोमः पुरीष्या अमयः चयनात्मकाः पुरीपं यस्यास्तीति पुरीपी च अमिष्टच पुरीच्यामिष्टतौ समासान्तः आसौर्यामः अतिरात्रस्यैव भूमां सविशेपोतिरात्र इत्यर्थः। वाजपेयोपि द्वतन्त्रो महाफलः । गोसवः गोसत्रं तयोरिप सहभावः । इति सुवोधिनी । शंकराचार्यभाष्ये तु कयं पुनरुमयेषां तुल्यविदं ज्योतिः पठ्यमानं समानमञ्जगतया पत्रसंख्यया केपांचिद्वस्रते केपांचित्रेति अपेक्षाभेदादिलाह् मार्ध्यदिनानां समानमञ्जयित्राणादिपञ्चत्या ट्यामाञ्चारिसन् मन्नान्तरपठिते ज्योतिष्यपेक्षा भवति तदलागाच काण्वानां भवत्यपेक्षा अपेक्षामेदाच समानेपि मन्ने ज्योतिषो ग्रहणाग्रहणे यथा समानेप्यतिराधे वचनभेदात् थोडियनो ग्रहणाग्रहणे तद्वत् इत्युक्तम् । नतु व्याख्यानं पूर्वेभेवेति भाष्यमात्रं व्याकृतमन्यत्कृतो न व्याकृतमित्याशकाहुः भाष्यं त्यिति । अत्र यस्मिन् पत्र पत्रजना इति विषये संशयः अत्र पत्र पत्रजना इति प्रोक्ताः पदार्थाः किं सांख्य-गास्रोक्तत्त्वानि आहोसिच्छुतित्रोक्ताः प्राणचक्षुःश्रोत्रमनोन्नसंज्ञकाः इति । पूर्वपक्षस्तु सांख्य-शास्त्रप्रसिद्धायाः पश्चवित्रतिसंख्याया अत्रावभासनात् सांख्यतत्त्वानि पत्र पश्चजना इति । सिद्धान्तस्त वाक्यशेषोक्ताः प्राणादयः पञ्च पञ्चजनाः इति । संगतिस्तु पूर्वीधिकरणोक्ता । किं च पञ्चपदं पचि व्यक्तीकरणे म्वा. आ. सेट, पिच विस्तारे सुरा प. सेट । 'संज्ञासु वातुरूपाणि प्रसयाश्च ततः परे ।

कार्योद्विद्यादन्वन्धमेतच्छास्रमुणादिषु'॥

कारणत्वेन चाकाशादिष यथाव्यपदिष्टोक्तेः ॥ १४ ॥ (१।४।४)

श्रुतेर्विप्रतिपेषात् स्मृतिरेव ग्राह्मित मतं दूरीकर्तुं श्रुतिविप्रतिपेषो नासी-त्यिकरणमारभते । तत्र श्रुतौ सृष्टिभेदा वहवः किचताकाशादिका । 'आत्मन आकाशः संभूतः' इति । कचित् तेजःप्रभृतिका । तत् तेजोऽस्रजतेति । कचिदन्य-

भारतप्रकाशः ।

कारणत्वेन चाकाशादिषु यथाव्यपदिष्टोक्तेः ॥ १४ ॥ नतु पूर्वीधकरणैः कारणत्वन चाकाशाावधु यथाञ्यपावधाकः ॥ रह ॥ नसु प्वाधिकरणः सांख्यमतस्य श्रीतत्वे निराकृते पुनरस्य किं प्रयोजनिमत्याकाङ्कायामधिकरणप्रयोजनमाहुः श्रुनेरित्यादि । स्ट्रिनिरिति सांख्यस्रुतिः । मतमिति सांख्याभिमतम् । नास्तीति इति वोधनाय । विश्वतिपेषयोधकं विषयमाहुः तन्नेत्यादि । अस्डजनेत्यन्तम् । अन्ययेवेति युगपत् साक्षात् । संग्रयस्तु एकस्यां सृष्टौ वक्तज्यायामेवं विश्रतिपिद्धनानाश्रकारकमनेन तदनिर्णायिकां श्रुति विह्यिकश्रकारनिर्णायिकां स्टुतिरेवादर्तव्या १ उतः विश्रतिपेषं परिहृत्य सर्वस्युत्युपजीन्या रिटमः ।

इति पचेः किनम् कर्तरि, तथा च व्यक्तीकृतयुद्धिवृत्तीनां जनाः पत्र व्यक्तिकारका प्राणादय इस्यर्गे भवति न रूब्या प्राणादयोधीः । रूडेवॅदान्तानङ्गत्वात् । योगयोषकव्याकरणस्याङ्गत्वात् । न च भाष्ये यौगिकार्थः कुतो न कृतः इति शक्कम् । भगविद्व्छ्या प्रसिद्धो योर्थस्तलरत्वात् भाष्यस्, उक्तार्थोविकद्दत्वाद्धा भाष्यस्थेति ॥ १३ ॥

इति तृतीयमधिकरणम्।

इति तृतायभायकरणम् ।
कारणत्वेन चाकाशादिषु यथाव्यपदिष्टोक्तः ॥ १४॥ खुतेरित्यादीति ।
भाष्ये । विप्रतिपेषात् अनेकथा विरुद्धपतिविषिप्रापणत् । खुतेहेतीर्मेखणे विप्रतिपेषात् । याखेति ।
अयमर्थः । नतु प्रथमस्य तृतीयपादे औदुम्बरी स्प्रष्ट्वोद्वायेदिति खुसा ओदुम्बरी सर्वा वेष्टपितन्येति
स्मृतिरप्रमाणमित्सुक्ते प्राखेति बुद्धित्व नोदेतीति चेन्न । मृद्धग्रहेण स्मृतिसंप्रहात् । तथाहि औदम्बरी
स्मृतिरप्रमाणमित्सुक्ते प्राखेति चुद्धित्व नोदेतीति चेन्न । मृद्धग्रहेण स्मृतिसंप्रहात् । तथाहि औदम्बरी
स्मृतिरप्रमाणमित्सुक्ते प्राखेति चुद्धत्व नोदेतीति चेन्न । मृद्धग्रहेण स्मृतिसंप्रहात् । तथाहि स्मृतिसंप्रमाणमित्सुक्ते प्राखेति चुप्तिसंप्रहात् । इति श्रुतिमूल्राहिता स्मृतिरप्रमाणम् । सांस्थरसृतिस्तु तच्छास्रास्या अधकाः कर्तव्या इति वाषय-वलमाणं सांख्यानाम ।

'एकं सांख्यं च योगं च वेदारण्यकमेव च । परस्पराङ्गान्येतानि पश्चरात्रं च कथ्यते' ॥

परस्पाङ्गान्यताम पश्चतत्र च कथ्यत ॥
इति परस्पाङ्गत्वात् । तथा चैतन्मतम् । तदुक्तं 'यावानर्थं उद्पाने' इति गीतायाम् ।
इति परस्पाङ्गत्वात् । तथा चैतन्मतम् । तदुक्तं 'यावानर्थं उद्पाने' इति गीतायाम् ।
'सांस्योप्येकः सदाइतः' इति निवन्ये । तृतीयाधिकरणे सदाचारस्य मानत्वोक्तंथः । दूरीकर्तृभिति
तत्र श्रद्धात्याजनेन पापण्डित्वापादकं दूरीकर्तृभिकरणमारमत आचार्यः । नतु श्रुतिवित्रविपेशीत्वि
इति व्ययोधिकरणारम्भः इति चेत्रवाहुः श्रुतीति । गुनापदिति । अग्रेतनश्रुतिद्वये द्रष्टव्यम् ।
इतीति । तन्त्रिति भाष्यं व्याकर्तृभाहुः विद्यत्ति। त्रित्वस्य प्राप्तिः रहिः

सं वायुज्योंतिरापः पृथ्वी विश्वस्य धारिणी' इति ॥

सुण्डके सुगपत् । इदं परिदर्यमानं सर्वं त्रस्र कर्तृ अस्त्रत इति तैतिरीये साक्षात् । एवं पूर्वोक्ता-सुण्डके सुगपत् । इदं परिदर्यमानं सर्वं त्रस्र कर्तृ अस्त्रत इति तैतिरीये साक्षात् । एवं पूर्वोक्ता-सैतिरीये । द्वितीया सान्दोग्ये श्वेतकेत्पाल्याने । सर्वस्मृतीति इदसुपपादितं पूर्वेतम्रे प्रथमस्य तृतीयपादे

थैव।'एतसाद्धायते प्राण' इति।'इद४ सर्वमस्रजत' इति च। एतं क्रमन्युरक्रमानेक-वर्षा पत्तकाव्यापत्तमान्य शता । १५० त्यमप्रकात्त १०० पा प्रतानान्य उत्तानाः । विधम्रिष्टिमतिपादकत्यान् वस्तुनो द्वैरूप्यासंभवाद् , 'प्रहान्त्वा अनु प्रजा पदावः प्रजायन्ते' इतिवत् सृष्टिवाक्यानामर्थवादत्येन ब्रह्मस्ररूपद्मानार्थत्वादध्यारोपाप-वादन्यायन् न वेदाद्वम्रणः कारणत्वं सिख्यति । अतः परिदृद्यमानजगतः कारणा-नवेपणे क्रियमाणे वाद्यावाद्यम् तस्य सत्स्य कपिलस्य भगवज्ज्ञानांऽशावताः स्त्यात् तन्मतप्रकारेणैव जगद्वयवस्योचितेत्येवं प्राप्ते, उच्यते। न सृष्टिभेदेषु

श्रुतिरेवादरणीयेति । अनिर्णायकत्वमुपजीन्यता च संदेहचीजम् । तत्र संग्रयस्य पूर्वपक्षयुक्तिः भिरेवावगमात् तमन्नुच्या पूर्वपक्षमेवाहुः एचिमत्यादि । कमन्युरक्रमेति नानाविधक्रमेनीना-विधन्युरक्रमेवेत्यर्थः । सृष्टिवाक्यानीतिपाठे त्वर्थवादत्वेनेत्यसामे, ग्राह्याणीति श्रेपो वोष्यः । शेरं स्फुटम्। एतत्समाधि न्याकुर्वते न सप्टीत्यादि। अयमर्थः। श्रुतयो हि न्रदाणस्तन्मा-अभ स्कृत्याः चयरचनाय नास्त्रायः । स्वत्यस्यस्य च वीधनाये व्यवसायाः । स्वत्यस्यस्य च वीधनार्थः प्रष्टुचाः । 'बन्दिनस्यस्यस्य में द्वितः श्रीमागवते वेदस्तुती वाक्यात् । वरापि माहात्म्यमेव मुख्यम्। बोधनद्वारत्वात्। न चाध्यारोपापवादन्यायादरे प्रश्नस्वरूप-प्रतिपत्तिः। उन्मत्तादिप्रठाप इव तत्रापि बाक्ये अप्रामाण्यस्य, श्रुवी च प्रवारकत्वस्य स्कृत्यी

विमता स्मृतिर्वेदम् अवैदिकमन्वादिप्रणीतस्मृतिस्वात् उपवयनाध्ययनादिस्मृतिवत् न च वैयर्ध्यम् । अस्मदादीनां प्रसक्षेषु परोक्षेषु नानावेदेषु प्रकीणसाद्यध्यार्थस्यकत् संक्षिप्यमाणत्वात् । अनिर्णायेति नन्वेतेषां पदानां श्रुतो क्षतोऽनिर्णायकत्वमिति चेत्र पुराणोपगृहितस्र वेदस्य निर्णायकत्वात् । तमिति संवयम् । नानिति नानापदार्थो भेदः अनेकपद् नुजोर्थः । आश्रयत्या एकमेदोऽन्यत्रैकसा संख्येयायां विधायां सा भेदविशिष्टा । नानापदार्योपि भेदः आश्रयतया विधासः। अतो माध्योक्ता-नेकविवापदस्य नानाविषापदसैकार्यस्य । 'नानानेकोभवार्थयोः' इतिविश्वाच । तथा च ऋमञ्जुत्कः नाम्याननेकविधानां स्रष्टीनां प्रतिपादकत्वादिति भाष्यार्थेप्राञ्जत्वेषि क्रमन्युरक्तमयोरनेकविधानां स्रुधीनां प्रतिपादकत्वादित्ययं कमन्युरक्तमसंयन्थ्यनेकविधासंयन्भिनी न स्रुपीनामित्यर्थेनेकविधानां कमन्युत्कमयोरपि भानादेवमर्थे उक्तः । दोषमिति । वस्तुनो ब्रह्मणः । द्वैस्टप्यं विकृतत्वम् । अतः प्रकृतिमीयाऽविद्या वा कर्त्री पुरमोऽसंग इति भावः । यहानिति श्रुतौ वे निश्चये यहानिति द्वितीयाऽनोर्वोगे ग्लेया । श्रुतिस्तु पष्टाएकपत्रमाध्याये । अर्थवादत्वेनेति ह्यान्तेऽर्पवादोऽतुवादा-स्वतः त्रलक्षसिद्धार्थातुवादात् । 'अग्निर्हिमसं भेपजम्'इतिवत् । दार्धन्तिकेप्यर्थवादस्व आधे गुणादुः त्मकः प्रत्यक्षसिद्धार्थोतुवादात् । 'अग्निर्हिमसः भेपजम'दांत्वत् । दार्थोन्तिकेप्यभेषादत्तं आधं गुणातु-वादत्तं वा 'आदित्यो युगः' इतिवत् । गुणवादक्तपार्थवादत्त्त्म् । आकाशाद्धायुत्तित्वत्राप्य अद्भवः पृथिवी-त्यत्राप्त प्रियन्द्रणादानत्वक्तप्रमत्यक्षविक्षार्थयोषकत्ववितेष द्वि । आदित्ये यूपे आदित्यत्वक्तप्रमत्यक्षविकद्यभेषोषकत्ववित्रीयवत् । नतु सांस्थमते निराकर्त्वच्ये माहमतत्व कि प्रयोजनिमिति वहुच्यते । मायाप्रकृत्यविद्यावादा अपि श्रोता दित भाष्यसातुमानिकस्त्रे दर्शनान्मायावादिनां प्यवद्यते भाष्टमताङ्गीकारात् ततुस्य सांस्थमतेषि भाष्टमतवीषनस्येव प्रयोजनत्वात् । प्रद्यतितिक् 'असङ्गो द्वयं पुष्पः' सांस्यद्यत्रोक्तम्बस्त्रकरेत्वादिः । अध्यारोपेति जगनन्मादिकर्तृत्वं तटस्य-ठक्षणं काकवन्तो देवदत्तस्य गृहाः द्वित्यत् । इदं मायोपद्वितय् मृह्यणः, अयभेवाष्यारोप इत्युच्यते । अस्यापवाद इदानीसुच्यते अपवादो नाम अधिष्ठाने भ्रान्त्या-प्रतीतस्य तद्ववितेकेणाभावनिश्चयः ।

## रहिम: १

यथा शक्तयादौ आन्ला प्रतीतस्य रजतादेः शुक्तिन्यतिरेकेण नेदं रजतं किं तु शुक्तिरित्समावनिश्वयः. अनेन न्यायेन । तत्त्वातसंघानेस प्रपत्रः । न वेदादिति 'अयात आदेशो नेति नेति' 'नेह नानास्ति किंचनेति' अपवादरूपादेदात् । बाह्येति वाद्या नास्तिकाः । अवाद्याः प्रन्छन्नवीधाः माया-प्रकृत्यविद्यावादिनः । ज्ञानेति तृतीयस्कन्धे कपिलोगाल्याने । एवं शेषं स्फटमित्यर्थः । अत्र वेदार्थस निर्गुणसगुणरूपस आरोपापनादसंगत्यधीनत्वं सतो ह्यारोपापनादयोः वेदसार्थनादत्वं सार्थे प्रमाणामावीपपादने वाधकामावादतो निर्वाहकसंगति सुचिततं श्रुतिविप्रतिवेधं निर्वेषन्ति अतोत्रारोपापवादसंगतिनिषेषतात्पर्यमिति । अनेनारायेन भाष्यं विवृण्वन्ति अयमर्थे इति । स्याचित द्यारोपापवादसंगत्या वेदार्थः स्याचेहिं अधिष्ठाने भ्रान्त्या प्रतीतस्य जगत्कर्तत्वादेः तद्व्यतिरे-केणाभावनिश्रयः न त्वेवं श्रीभागवते कचिच्छ्रयमाणोप्यघ्यारोपपावादो न सार्वत्रिकः । जगन्मिथ्यात्व एव जगजन्मादिकर्तृत्वापवादापत्त्या जगन्नित्यत्ववोधकश्रीभागवतविरोधात् । किं त प्रराणमतत्वेन पुराण एव । भगवदिच्छावशात् । अतो वेदस्तुतिवाक्यं श्रीभागवतीयं वक्ष्यन्ति तदाहुः श्रुत्तच इति । माहारम्यं देवत्वं तच पदजन्यपदार्थों भवति । अत्र पदज्ञानं तु करणं 'यतो वा इमानि भतानि जायन्ते' इत्याद्यक्तपदानां ज्ञानं करणं, माहात्म्यरूपपदार्थधीस्तद्वोधनरूपा द्वारं, शान्दवोधः फलम् । स च यतो यच्छन्दार्थमूताभिन्ननिमित्तोपादानिका प्रत्यक्षमूतकर्तृका जनिरिति । नन्वध्या-रोपापवादानङ्गीकारे वस्तनो वैरूप्यापत्तिस्तदङ्गीकारे वद्यखरूपस शुद्रञ्जद्रशुक्तस्वभावासङ्ग-रूपस प्रतिपत्तिः प्रकृत्यादेर्वेरूप्यादित्याग्रञ्जते नादीत्याहुः न चेति । इति ग्रञ्चमिति योजनीयम् । तज्ञापीति वेदान्तेष्वपि यत्र विधि परिकल्पार्थवादा योज्यन्ते तत्रेखर्थः । प्रतारेति प्रकष्टतारको दैलः 'प्रवृत्तिं च निवृत्तिं च जना न निद्वरासुराः' इत्युक्तस्तत्त्वस्कूर्या । अत इति । तादशन्याया-नादरणसमानाधिकरणा कारणस सिद्धिः । कालोधिकरणम् । अयमर्थः यावत्कालमुक्तन्यायादरः स्तावरकालं न कारणसिद्धिः वेदस्यार्थवादत्वेन खार्थे प्रामाण्याभावात् कारणत्ववीधकस्य । यदा तु ह्यक्तन्यायानादरस्तदा तु वेदस्यानिवगतार्थगन्तृत्वळक्षणशमाण्यम् । निर्नाहकसंगत्या स्फीरणात । नन क्रोक्तियं संगतिरिति चेन्न श्रीभागवत एव-

> 'महान् महाण्यनिर्देश्ये निर्गुणे गुणवृत्तयः । कथं चरन्ति श्रुतयः साक्षात्सदसतः परे' ॥

इति राज्ञा प्रष्टः श्रीशुकः स्वरूपरुक्षणं त्यक्ता 'बुद्धीन्द्रियमनःश्राणान् जनानामस्वरुश्रसुः' इति तटस्यरुक्षणमाहिति । न च गुणवृत्तय इति श्रुतिविशेषणात् आरोपापवादोपीति वाच्यम् । 'अयातो प्रग्निज्ञासा' इति प्रतिज्ञाय 'जन्माद्यस्य रतः' इत्यवद्यतो व्यासः अत्राप्येविमिति चेन्न पूर्वं स्वरूपरुक्षणमित्यादसंदिग्यत्वेपीति सहदवैर्विचारणीयम् । निर्मुणवत्य प्रतिज्ञान सगुणनिक्रूरणे व्यासस्य प्रतिज्ञाहानिक्रपनिग्रहस्थानापतिक्पन्नमविरोप इत्यरुम् । विद्वन्मण्डने निर्मुणसगुणप्रति-पादकश्रुतिभागौ कल्ययित्वा वाध्ययापकभावविचारे

'अमेदादनुपाधित्वाज्ञगदप्रत्यवाप्तितः । सर्वोधारत्वतस्तावन्छक्तित्वाज्ञास्य वाधनम्' ॥

इत्यसाः कारिकायाः विवरणे । किं च बद्धनिरूपकमद्दावाक्ये लन्मते दृष्टिनिरूपकाणि वाक्यान्यसंगतानि स्तुः तदनिरूपकत्वात् । नन्बस्ति संगतिरध्यारोपापवादछक्षणा । तथाहि शुद्धनद्वणो २१५ वर्षः र ब्रह्मणः कारणत्वे विमतिपत्तिः । सर्वमकारेषु तस्यैव कारणत्वोक्तेः । आकादाादिषु कारणत्वेन ब्रह्म यथा व्यपदिष्ठमेवैकच, अन्यज्ञापि तदेव कारणत्वेनोक्तम्। 'न तस्य कार्यं करणं च विचनं इत्यादिनिराकरणं तु लौकिककर्तृत्विनिषेधपरम्।

भाष्याक्रमात्राः ।

भाष्यमकाशः । विश्वासनायप्रसङ्गात् । अतत्त्वस्य न्यायसानादरं कारणस्य तिद्वी न सृष्टिप्रभेदेषु ब्रह्मणः कारणत्वे विश्वतिपत्तिः । सर्वप्रकारेषु कारणत्वोक्तेः । वदेवदाद्द कारणत्वेन चाकाशादिष्टिचिते । आकाशतेवाप्रभृतिषु क्रमिकेषु प्राणादिषु चाक्रमिकेषु कार्येषु कारणत्वेन यथाज्यपदिष्टोक्तेः । एकत्र यथेव सर्वेद्धत्सर्विश्वरत्त्वसर्वास्तर्वास्तर्वादितीयत्वस्थिद्दान्त्रस्यत्वादिपर्मव्यम् कारणत्वेन ज्यपदिष्टमेवमन्यत्रापि तदेव कारणत्वेनोक्तं, तस्मादिति । नच्, 'न तस्य कार्यम्' इति निपेष-रिवृमः ।

हुर्जुयत्वेन तञ्ज्ञापनाय जगजननमुक्तवा कर्तृत्वभोज्ञ्वे प्रतिपाच तद्द्वारा सोपाधिके महाणि दुदी सिद्धायां ज्ञासारुम्बतीन्यायेन पूर्वोक्तमपोध कर्तृत्वाधियते महा पश्चाद्वीध्यते इति चेत्रवं वक्तुं सुक्तं ्राच्यान वात्राप नामा स्वार्य कार्यात्राचा अर्थानामा वर्ष निमास्य स्वार्य प्रधा प्रधा प्रधा वर्णा स्वार्य प्रध कार्यस्त्रीतित्रसङ्गात । तथादि न हि जगस्त्रतीतिः श्रुतिसिद्धा येन पूर्व योपयित पश्चात्रियेपती-स्युच्येत किंतु ठीकिकंसिद्धा । तथा च तत्र कर्ष्यस्थायां कर्तारमेयोपदिश्रतीति वक्तुं श्रुक्तं न तु ठोकसिद्धमेव जगदन्तव तत्र कर्तृत्वं योपयित्वा पश्चात्रियेपतीति । तथा सति कार्यस्य प्रतीति-मिद्धस्वेन कप्रेन्तरस्याभावाच जगत एवासंभवेनानवादी वाधितविषयः जगत्प्रतीतिरत्र ज्ञान्दी श्रुविसिद्धेति चेन्न नित्यानित्ससंयोगभिया इमानि भूतानि पाच्यातस्य अमावात् । आधिदैविकानीमानि मृतानीति प्रतीतिः श्रुतिसिद्धा, अधिमौतिकमूत-विपयिणी स्वियम् । इदंपदश्रयोगात् । नन्विमानि भृतानीत्यश्राधिदैविकश्रतिपादकान्याधिमौतिकश्रति-पादकानीति चेन्न आधिदैविकप्रतिपादकानि सन्तीदशुस्थठेऽभियुक्तप्रसिद्ध्याधिमौतिकेष्वधेषु तारपर्य-वन्तीत्यस्यपगमात् । सादृश्यात्समारकाणि आधिमौतिकानां वा । तथा च निर्वाह्कसंगतिः स्फुटति । 'न कर्तृत्वनिषेषो त्रखणि अक्पनिरूपणः' इति निद्धन्मण्डनात् । किमन्पद्रश्वज्ञाननिर्वाहकमिति निज्ञासया चृष्टिनिरूपकवाक्यानां निरूपणात् । त्रकृतसुच्यते । **कारणस्य सिद्धा**विति सामाना-पिकरण्ये सति सप्तमी 'सिद्धिसमानाषिकरणं न सृष्टीत्यादिमाच्योक्तमित्यर्थः । तथाहि । निर्वाहक-न राष्टीलाघर्यसाधकस्य नैयरपीपते । आहेति सुत्रकार आह् । कारणत्येनेति । सुत्रव्याख्याने नैवाकाशादिष्विति माण्यं वित्रुणवन्त आहुः आकाशतेज इति । सपृथांवसुद्धः एकञ्चेति । 'यतो वा इमिनि भूतानि जायन्ते' इत्यत्र 'जन्माबस्य यतः' इत्यिकरणे मुख्यतयोकेः । सर्वज्ञिति जगद्वपादानापरोक्षज्ञानचिकीपाकृतिमन्तं जगत्कर्तृत्वं तेन 'यः सर्वज्ञः' इति श्रुत्युक्तपर्वज्ञेति । मनसान्याक्रलियुम्यक्यस्य विचित्रसम्निवेशस्य सर्वेश्वरातिरिक्तकारणासंभवात् सर्वेश्वरत्वेति । समनायित्वात्सर्वोत्मरत्वेति अनेकेश्वरेषु सत्स विसंमतिरत एकत्वेति । एकरसत्वन्याह्रलापचिरतोऽ-दितीयस्त्रीति । समुणलं सादतः सबिदानन्दरूपस्तेति । आदिपदेन वैपन्यनेर्घृण्यापिवारणाय इतप्रकारेक्षस्य । स्वपन्देष्टमिति यथा भ्रथाहरूपदिष्टम् । तस्योक्षेतिति सुत्रेथौ न तु स्वपदिष्टमनतिकस्येति यथान्यपदिष्टमित्तव्ययीमार्थोः स्वास्थानात् । अन्यस्रेति उत्तेषु 'आत्मन साकाशः संमूतः' इसादिषु । न तस्येति भाष्यं विश्वण्यन्ति सा न च नेति । येतायतरेपष्टाप्याये ।

तस्यैव प्रतीतः । सर्वेवैरुक्षण्यार्थं चैदिकार्नामचाधितार्थेकवाक्यत्वस्याभिप्रेत-त्वादिति चकारार्थः । कार्यप्रकारे भेदस्तु माहात्म्यज्ञापको न तु वाधकः । यहुधा कृतिसामध्यं ठोकेऽपि माहात्म्यस्चकमिति । तस्मान्न श्रुतिविप्रतिपेधात् स्मृतिपरिग्रह इति सिद्धम् ॥ १४ ॥

इति प्रथमाध्याये चतुर्थपादे एकसूत्रं यथा व्यपदिष्टाधिकरणं चतुर्थम् ॥ ४॥

भाष्यप्रकादाः ।

श्रुतिच्याकोषः । तस होकिककर्तृत्वनिषेषपत्त्वात् । निषेषकवाक्योत्तराषे 'साभाषिकी ज्ञान-वर्लाकया च' इति सामाविकिकपासद्भावप्रतिपादनात् । द्वितीयपादे समाञ्ज्यधिकनिषेषात् । कार्यकारणसापेक्षहोक्तिककर्तृत्वनिषेषस्य प्रतीतिरिति । चकारस्नुचितं हेत्वन्तरमाष्टुः सर्ववैन्छक्षण्येत्यादि । वैविदकानामिति पदवाक्यानाम् । सिद्धमाद्युः तस्मावित्यादि । उक्तरीतो कस्या अपि श्रुतेच्याकोषाभावात् तथेत्यर्थः ॥ १४ ॥

इति प्रथमाध्याये चतुर्थपादे चतुर्थमेकसूत्रं यथाव्यपदिष्टाधिकरणम् ॥ ४ ॥

'न तस कार्यं करणं च निद्यते न तत्समश्राप्यधिकश्च दरवते । परास्य ग्रक्तिर्विविधेव श्रयते स्त्रामानिकी ज्ञानवलक्रिया च' ॥ इति ।

लौकिकेति तत्त्वं त कार्यस पटादेः कारणं समवाधिनिमित्तं तज्ज्ञानरूपं तत सापेक्षत्वं अलोकिकत्वं ब्रह्मनिष्ठमित्रतिमित्तोपादानत्वम् । इच्छाया धर्मत्वेन कार्यत्वादन्यानपेक्षत्वं च । एतदेवाहः कार्यकारणेति तसैवेत्यादिभाष्यविवरणमिदम् । तथा च तसेवेत्यादिभाष्यसार्थ-स्तावत् तस्य कार्यकारणसापेक्षठौकिककर्तृत्वनिषेधसैव प्रतीतेः । कस्म प्रयोजनायेसाहः सर्वेति । न च पदार्थकारणेम्यो वैलक्षण्यार्थम् । न च कामधेन्वादेर्नवतत्त्वान्तर्गतत्त्वेन न नवपदार्थकारणेम्यो वैलक्षण्यमिति शक्कम् । कामधेन्वादेः कार्यत्वेनाकार्यत्वेनापि वेलक्षण्यस्य विवक्षणात् । अत्र नैयायिक-सुक्तिसंचार इति सर्वेति माध्यस्यार्थान्तरं चाहुः चकारेति । चकारार्थोऽप्रे वान्यस्तेनायमर्थः सुच्यते । भाष्येस्रोक्तार्येन चकारार्थो वैदिकानामिलादिर्ध्वनितः अनिषयतो यः सृष्टिभेदेपु नक्षणः कारणत्वे वित्रतिपत्त्यमावोर्थः तस्य गन्तृत्वं तस्य त्रमाण्यस्य 'आत्मन आकाशः संभूतः' इत्यादिषु विषयत्वेनोदाहृतेषु सत्त्वात् । वैदिकानां ठोकानिधगतो यो अवाधितार्थः पूर्वोक्तत्तसाधिकरणा-त्मकेनार्येऽस्वैकवाक्यत्वस्य तथा च सर्ववैटक्षण्यं चकारेण स्च्यत इत्यर्थः । अन्धिगतार्यगन्तृत्वं श्रापाण्यमिलत्र चकारो मानमित्युक्तम् । तथा च व्याकरणादिना श्रुत्यर्थे कृते 'यस्तर्केणानुसंघत्ते स धर्मं वेद नेतरः' इति तकीदिसंपातेनाधिगतार्थगन्तृत्वं प्रामाण्यं दुष्टं भवेत्। एवं तु शुखनुकूठतंके प्रयुद्ध नेपा तर्केण मतिरापनेयेति श्रुत्या यथार्थवस्तुज्ञानं भवतीति । माहात्म्येति । 'यथा त्रिविधमतेषु त्रिविधा भगवरकृतिः' देवत्ववोधकम् । यथा वा दशविषठीठा देवत्ववोधिका । स्रोके इति स्मृतौं व्यासादीनां माहात्म्यस्य वाचकं माहात्म्यपदं, सूचकं तु वहुषा कृतिसामध्ये पदमर्यो वा काव्यप्र-कारो अर्थस व्यक्षकत्वं यथा 'सर्वेषां प्रायशोर्धानां व्यक्षकत्वमपीप्यते' इति । तत्वं वाच्यस्य यथा ।

> 'माए घरोन अरणं अजहु णित्य ति साहिअं तुमए । ता मण किं करणिचं एमेअ ण वासरो ठाइ' ॥

मातर्ग्रहोपुकरणनय सञ्ज नास्त्रीति साधितं त्वथा । तद्वण किंक्र्रणीयमेवनेव न वासरः स्थायी ॥

# समाकर्पात् ॥ १५ ॥ (शश५)

पुनरन्यथाबाद्वय परिहरति । ननु कचित् 'असद्वा इदमय आसीत्' इति कचित्, 'सदेय सोम्येदमय आसीत्'। तद्वैक आहुरसदेयेदमय आसीत्। अव्या-कृतमासीत्। 'नासदासीनो सदासीत्' 'तम आसीत्' इत्यादियाक्येपु न्रक्षणोऽपि विगानं श्रुपते । तद्दैक आहुरितिवत् पक्षान्तरं संभवति । न ससत्तमःशब्दैर्प्रस

समाकर्वात् ॥ १५ ॥ यत्रमवतास्यन्ति पुनरित्यादि । प्रकारान्तरेण श्रुतिविप्रतिषेध-माश्रङ्ग परिहरतीत्वर्थः । अत्रापि संश्रमकर्द्यात्रं च पूर्ववदेव । एकस्य ब्रद्धाणः कारणत्वे वक्तव्ये नानाक्षव्दानां कारणे प्रयोगादनिर्णायिकां श्रुति विद्यायेत्येतावान् विशेषः । पूर्ववक्षमाहुः ननु क्रचिदित्यादि । विगानमिति विरुद्धं गानम् । के गै शब्दे । विरुद्धः शब्दः कारणान्तरपु-र स्मिर ।

माए गातः अनेन सुखानुज्ञानार्थं त्रियोक्तिः स्च्यते । घरोव अरणं गृहोपकरणं तण्डुळादि, अनेनावश्यकरणीयत्वं सुन्यते । अज्ञः अय, अनेन श्रीप्रत्वं सुन्यते । खन्छ ण त्थित्ति नात्वीति साहियं क्यितम्, तुमए लया । अनेन मया न्याजो नोत्सादितः इति सुच्यते, ता तस्मात् भण साहित्र कार्याय, धुन्तर राजा । अवन पान पाना वार्यायण कार्यायण क्रांत्रण, सा प्रशास पान भण अनेन प्रेरणार्थः ग्रीवलं सुन्यते, किंकरणिक्नं किं करणीयम्। एमेय एवमेव, ण न, चासरो वासरः, ठाङ् तिष्ठति । अनेन सायंकाले मम पतिव्रताया गमनं नोचितमित्यारमनः ग्रुद्धस्यं योसते । वतरम् अरुप इति वा। अत्र व्यक्नं किमिलाकाङ्गार्यां काव्यप्रकारी व्यक्नमुक्तम् । अत्र व्यक्तं विद्यात्रिंभीति व्यज्यते । अत्रान्येषां मतानि नान्यविधानि । माध्यास्तु आकाशादिष्यवान्तरः कारणत्वेनापि स एव खितः। यथान्यपदिप्रसैव परस यचाकाग्रे तिष्ठतीत्यादिनाऽकाग्रादिपूक्तेः ॥१४॥

इति चतुर्थाधिकरणम् ॥ ४॥

समाकर्पात् ॥१५॥ सर्वशब्दानां परमात्मवाचिनः शब्दाः अन्यत्र समाक्रव्य व्यवहियन्ते । 'परस्य वाचकाः शब्दाः समाक्रब्येतरेष्वपि ।

व्यवहियन्ते सततं ठोकवेदानुसारतः'॥

इति पान्ने चेत्याहुः तत्स्पप्टमिति नात्र सिद्धान्ते स्त्रं प्रवर्तितम् । समाकपीदित्यधिकरणे भित्र-भिन्नग्रब्दप्रयोगत्रयोजनं न किमपि स्फुटतीति दूपणं वक्ष्यते संगतिस्तु निर्वाहकरूपेव । विषयस्तु उक्त-श्चतिहराः । सांल्यस्मृतिहराश्च । आकाशादिपु कारणत्वेन यथा च्यपदिष्टायाः प्रकृतेरित्येनं सुत्रार्थस्पर्धि-त्वात्।न च रहतः सुत्रविषयत्वं नास्त्वपीति युक्तम्, प्रवत्रेषे पष्टेष्याये सत्वात्, तथा हि पष्टस द्विती-यपादे पष्टाधिकरणे 'उपनयनाहिनियमः' इति प्रागुपनयनात्कामचारवादमक्षा' इति स्पृतिविषय इति । नतु ताई कुतो दूपणमष्टकाः कर्तव्या इति स्षृतिवत् प्रमाणमस्त्वित चेन्न प्रकृतिवादत्वेन मूलश्चरा भावात् सर्ववेष्टनस्मृतिवत् प्रमाणत्वं न श्रुत्युक्तत्वेनेत्यलम् । सदाचारस्यापि मातुञ्कन्यापरिणयवदादरः । पूर्वतेषे तृतीयपादे पश्चमाधिकरणे मातुलकन्यापरिणये सदाचार उक्तः । सदाचारस्य स्मृतिमूललम् ।

स्मृतिस्तु-'मातुलस सुताम्दुः मातृगोत्रां तथैव च । समानप्रवरां चैव लक्त्या चान्द्रायणं चरेत्'॥ इति । तदत्प्रकृतेऽपि पाने द्विचत्वारिंशाध्याये रुद्र उवाच ।

'शृष्टु देवि प्रवक्ष्यामि वामसानि यथाक्रमम् । येषां अवणमात्रेण पातित्यं ज्ञानिनामपि' ॥ इत्युत्तवा ।

#### भारम्बद्धाः ।

ब्सुझासकः । कर्मवदिति । यथा, मलबदाससोऽन्नं नाचादिति निपिद्धः अथो खल्बाहुरभ्यञ्जनं वा व स्त्रिपा अन्त्रमम्यञ्जनमेव न प्रतिगृश्चं कामनयान्यदिति पद्मान्तरं कर्मविशेष उक्तं चहत् ।

'प्रथमं हि मयोक्तं नै शैनम्' इत्युक्तना 'काणादेन त संशोक्तं शास्त्र'मित्युक्तना 'सांख्यं त कपिछेन ना' इति परंपरया पातित्यसाधकनान्यम् । समाकर्पात् । सूत्रमित्यधिकरणारमकं सूत्रम् । नतु पूर्वाधिकरणे इसाः श्रुतीरुक्तवा महाविगानपरिहारार्थं सुत्रमिदमिति कृतीधिकरणमिति चेत्र । पूर्वश्चितिषु सिवैचिन्याद्वद्यणः सतो विकारित्वापत्त्या प्रकृतिः कत्री पुरुपोऽसङ्ग इति श्चितिवन्निति-पेथारस्मृतिपरिग्रहस्तर्कितः । अत्र त बद्धविगानेन श्रुतिविग्रतिपेधान स्मृतिपरिग्रहस्तर्कितः इति भेदात । प्रकारेति प्रकारीत्र विश्रतिपेषे स च प्रकृतिः कर्त्री प्रकृपोऽसङ्ग इति हेत्कः श्रतिविश्रति-पेप इति तादशहेतुकत्वम् तस्मादन्यः प्रकारः प्रकारान्तरं बद्धविगानेन श्रुतिविप्रतिपेध इत्यत्र नस्विगानहेतुकः श्रुतिविप्रतिषेध इति नस्विगानहेतुकत्वं तेन अयं भाष्यीयान्यशाशुन्दार्थः। तथा च पूर्वाधिकरणे सेश्वरसांख्यः अस्मिन्नधिकरणे निरीश्वरः सांख्य इत्यपि मेदः । पूर्वचिति अत्रापि श्रुतिरूपो निरीश्वरसांख्यस्मृतिरूपश्च विषयः । संदेहवीजं त अनिर्णायकत्वसपजीवत्वं च । पूर्वस्माद्विशेषमाहः एकस्येति । चिद्रोप इति अग्रे तु एकप्रकारनिर्णायका निरीक्षरसांख्यस्मृतिरे-वादर्तव्या उत विश्रतिपेषं परिद्वत्य सर्वस्मृत्यपत्रीव्या श्रुतिरेवादरणीयेति विशेषपूरणम् । नन कचिदित्यादीति तैतिरीये कचिदिति छान्दोग्ये । एवमव्याकतमिति प्रुपविधवाद्यणेखि । नासदासीदिति बाबणे द्वितीयाष्टकेऽष्टमाध्याये पीयोज्ञाश्राजिबृद्धः सुमेधा इत्यारम्भकेत्वि वे आदिपदेन बहुदारण्यके आरणे । नेति नेतीति मूर्तामूर्तब्राह्मणे वानसपदीपादानं श्रुतिपदमपहाय ज्ञापयति 'यन्नेति नेतीसतदुत्सिमक्ष्यनः' इति श्रीमागनतनाक्यम् । तद्वैक इति । एके मुख्यान्यकेवछाः इति कोशात् एके मुख्या आहुरित्यर्थे कर्मणा महास्त्रे पक्षान्तरे तत्कर्म तदसतो महास्त्रे पक्षान्तरं संभवतीलर्थः । कर्भवदिलस्यार्थमाहुः यथा मठवदिति कर्भवत् सप्तम्याद्वतिः । दर्शपूर्णमासाल्य कर्मणीव तद्धेक इति श्रुतावि पक्षान्तरं संभवतीति भाष्यार्थः । कर्मणि कि पक्षान्तरियाकाजाया-माहुः यथा मलेति अयं न्यायः तृतीयस चतुर्थपादेखि शागवरोधान्मठवद्वासस इसिधकरणे मठवद्वाससा न संवदेत न सहासीत नासान्नमद्यात् त्रह्यहत्याँ होपा वर्ण प्रतिसुच्यास्ते इति निपिद्धा नासा अन्नमवादिति श्रुत्यर्थः प्रकारो उपन्यस्तः । तत्रायं प्रतिपेधः ऋत्वर्य आहोसित प्रस्पार्थ इति संदेहे कत्वर्थः प्रकरणादिति प्राप्ते रजस्त्ररा निःकतुल्यापारा तामवरुद्ध यजेत इति वाक्यात भतावपासलात् पुरुषे च स्ततम् प्रासत्वान्निपेपोत्र पुरुपार्थ इति स्थितम् । अन्यसनं पृततैटेन वा सक्तं दीपपूमः । कामं यथेच्छम् । अन्यदिति पृथ्वी वा अञ्चमिति श्रुतौ पृथ्वी माह्येसर्थः । कर्मविद्योप इति दर्शपूर्णमासयोः । वेश्विति 'असन्नेव स भवित असद्रह्मेति वेद चेत्' इत्यत्रासद्रह्मचेतृतिन्दया । याची निषेषः । श्रती तैतिरीये । अन्येति प्रथमनिर्दिष्टा अप्यसन्त्रतिपादिकाः श्रतयः पद्यान्तरपात्नेन पश्चात् संगृहीता अतः प्रथमाः परिलज्यान्याकृतपदद्यदितश्चत्रर्थपुरस्करेणार्थमाहुः अन्याकृतेति ।

प्रतिपादियतुं शक्यते । असन्नेय स भवतीति वाधात् । आदित्यवर्णं तमसः परस्तादिति च । तस्मात् कारणत्वेनापि श्रुतिविप्रतिपेधाव् प्राव्य कारणं नेत्यंवं प्राप्ते उच्यते समाक्तपीत् । आकृष्यते स्वस्यानाच्याव्यत इत्याकर्षः सर्वेप्वेतेषु वाक्ष्येषु असदादिपदानां न निरात्मकत्वावर्था उच्यन्ते । किंतु वैलक्षण्येन ।

भाष्यमकादाः ।

तमसः परस्तादिति असनेवेस्त्र ययावेनृतिन्दया वाघ एवमत्र तमःपर्त्वक्यनेन वाधादित्यशं ।
तस्मादिति अन्याकृतपदेनान्यक्तसः प्रधानसः ग्रहीतुं अन्यत्वात् । श्रुतौ पक्षान्वरस्वान्यङ्गीकागः
दसदादिग्रव्देत्रेद्धणः प्रतिपादिग्रह्मग्रवयत्वाच । श्रेषमितरोहितार्थम् । अत्र समाधानं सत्रकथनः
पूर्वेदं न्याचश्रते आकृत्यत इत्यादि । कारणत्येनति पूर्वस्मादनुवर्वते । कारणत्येन त्रह्मैवाद्रणीयम् । अतो नात्र श्रुतिविधतिष्धः । कुदः ? समाक्षपीत् । आक्षरेत इत्याकरः । समीचीनो
निवायनार्थं आक्षरेः समाकर्यस्मात् । सामीचीनयं न्युत्पादयन्ति सर्वेष्टिचत्यादि । किंतु
वैद्यक्षरप्येनति एकश्रुत्युक्तरूपविद्यक्षणरूपान्तमित्रयः श्रुत्यन्तरे तस्य तस्य श्रन्दस्य सार्थात्

श्रताचिति तद्धेक आहुरिति श्रुतौ । तर्हि असदादिपदैः कः प्रतिपाद्य इति चेच्छणु असन्मृत्युरिति वृहदारण्यकादसञ्जन्दप्रतिपाद्यो मृत्युः 'मेनेऽसन्तमिवात्मानम्' इति छोकोक्तासञ्जन्दार्थो वा । आदिपदेन 'नासदासीन्नो सदासीत्तदानीम्' इत्युक्तः सदसद्विलक्षणः पदार्थः कश्चित् । भाष्यार्थस्तु तस्माद्रखणोपि विगानात् कारणत्वेन रूपेण श्रुतिभिरसदादिनिरूपकैः विरुद्धस प्रधानस प्रति प्रतिनिधिरूपस पेघारमपणात् । अविश्वन्देन पूर्वीधिकरणोक्तामिरात्मन आकाश इत्यादिश्चतिभिः वैरुप्यप्रतिपादिकाभिः श्रुतिप्रतिपाद्याद्विरुद्धस्य मधानस्य प्रति प्रतिनिधिरूपस्य प्रापणाच महाकारणं नेति । न च श्रुतेनिंप्रतिपेथादिति माष्ये पष्टीतत्पुरुपाङ्गीकारात् तद्विरोध इति श्रङ्खम् । कर्मादी-नामपि संयन्धसामान्यविवक्षायां पष्टचेनेति पष्टचङ्गीकारात् वित्रतिपेषपदेन वाषोक्तेश्व । इह तु वापपदमतिहाय वित्रतिपेषपदमुक्तम् तदन्वर्थिमिसेवं समर्थितम् । सूचकथनेति । व्याख्यातुमिति भावः । पूर्वं तु उदेशमात्रम् । ब्रह्मीचेति जिज्ञासास्त्रादनुवृत्तम् । नान्नेति साध्यं तु भाष्यम् । एतदर्थं हेतुरूपाधिकरणावतरणात् । तथाहि महापक्षः न कारणिनति साध्यम् । श्रुतिवित्रतिपेधादिति हेतुः । अत्र महाणि श्रुतिविप्रतिषेषह्रपरवप्रसिद्धिः । स्वह्नपासिद्धिभेद इत्याहुः । नान्नेति अत्र त्रसणि न श्रुतिचित्रतिपेधः समाकपीदिति पूर्वसूत्रादनुवृत्तश्चकारस्तद्रभः । वैदिकानामवाधितार्थैक-वाक्यलसामित्रेतलाचेति । अधुना व्याचल्युः आकृष्यत इतीति । समीचीनं विदृष्वन्ति निश्चयनार्थं इति यथा असदितिषदं खख्यानान्मृत्युरूपादर्थात् प्रच्याच्यन्ने स आकर्षः स समीचीनः । उक्षणाद्यन्तरेण नृतीयाध्याये वस्यमाणविरुद्धपर्माश्रयस्त्रनिश्वायनार्थः। सद्वश्वसाददृश्वीति सत्त्वासत्त्वे हि नकुलबद्धिरुद्धी धर्मी तदाश्रयत्वनिश्चायनार्थः। 'न चासन्नेव स भवति असद्बस्तेति वेद चेत्' इति श्रुखकामत्त्वं वेतरि सादिति शङ्काम् । विरुद्धधर्माश्रयत्वेन वेतुरङ्गीकारात् । सामी-चीन्यमिति विरुद्धधर्माश्रयत्वस्य उक्षणायन्तरानिश्रायनार्थः । निश्रायनेत्यत्र नन्धादित्वाह्युः । सर्वेष्वित्यादीति । भाष्ये । न निरात्मकेति । निर्गतः सत्यदार्थं आसा यस्मातन्निरासकम् । 'असन्नेव स' इति श्रुतौ निन्दाश्रवणात् । किं त्विति ननर्थमूत्वैद्ध्यण्येन । मकृति । नन्धर्यपद्धे प्राचीनानां तेषु विरोधिताहर्षं बैद्धाण्यमादाय भाष्यार्थमाहुः एकति । विरोधो नन्धर्यः अधर्म इत्यत्र

सर्वेशन्दवाच्यत्वं च सिद्धं ब्रह्मणः। यथा 'को अद्धा वेद'। 'क इह प्रावोचत्'। 'सर्वे वेदा यत् पदमामनन्ति'। 'यतो चाचो निवर्तन्ते'। 'मनसेवानुद्रष्टच्यम्' इत्यादिसर्वे विरुद्धधर्मा भगवत्युच्यन्ते । एवमनेकविरुद्धशच्दवाच्यत्वं लोक-प्रसिद्धतादृशार्थात् समाकर्पादवगम्यते । तं यथा यथोपासते तथा भवतीति फलज्ञापनार्थमसन्नेव स भवतीति पथा कंसादीनां मारकः। तद्वैक आहुरिस्रज्ञ

## भाष्यप्रकाशः ।

प्रच्यावनं कृत्वा तत्तद्विषिशिष्टं ब्रह्मेवीच्यते । नच लक्षणापितः । यतः सर्वशन्दवाच्यत्वमिष् विद्धं ब्रह्मणः । तद्व्युपपादितं तिल्कष्ट्रिष्वाचिष्ठत्येषु । नच सर्वत्र ब्रह्मण एव कारणत्वे वक्तव्ये विरुद्धशब्दप्रयोगस्य किं प्रयोजनिमिति शक्क्षम् । यथा को अद्वा वेदेत्यत्र सृष्टिकर्त्विषयकमज्ञानं, सर्वे वेदा इत्यत्र साधनेत्वच्छानं वतो वाच इत्यत्र वागायशाप्यत्वं, मनसेत्यत्र तत्प्राप्यत्वमित्येवं ब्रह्मणि विरुद्धा धर्मात्वत्र वत्र ते ते उच्यन्त एवमनेकविरुद्धशब्दवाच्यत्वमिषि लोकप्रसिद्धो यक्ताद्दशर्धाविशिष्टोऽर्थत्ततः शब्दस्य समावर्षाद्वमम्यते । तस्य प्रयोजनं तु तेन तेन प्रकारेण तद्भावने ताद्दश्वाद्धमात्राप्तिरिति । वत्रोदाहर्णं तु कंसादीनां मारकत्वभावनाद् यथा मृत्युः । एवमसत्त्वेन भावनादसच्चमिति । अतक्तत्तत्रकार्यं समाक्ष्यं ब्रह्मणः कारणत्वमृत्रुष्णमित्यर्थः । एवमसत्त्वेन भावनादसच्चमिति । अतक्तत्तत्रकार्यं समाक्ष्यं व्याख्यायासदादिशब्दानां प्रवृत्तिनित्ते तिद्वान्तिर्वदं स्कृटीकृर्वेन्ति तद्वैक इत्यादि ।

पर्मिवरोपोर्थः । अभावो वा नजर्थः । आर्थिकार्यो विरोधः । यद्वा पर्वुदासो नजर्थः । सद् वस्न तिक्रततत्सद्द्यो एत्सः असन्यत्युरिति वृह्दराण्यकात् । तथा चैकश्चितः सदेव सौन्येदितित तहुकं रूपं सद्भ्यं तिक्ष्रकुणमसदेवेदित्व वृह्वराण्यकात् । तथा चैकश्चितः सदेव सौन्येदितित तहुकं रूपं सद्भ्यं तिक्ष्रकुणमसदेवेदित्व श्वतौ । लस्येति । असच्छन्दसार्थो यृत्युक्तस्मात्रच्यावनं कृत्वा तत्त्रसद्भविश्विष्टममेदेन विकद्भपन् अयत्वाय ब्रह्मेचेद्वेत वृद्ध्यं । सर्वद्भाव्द इति भाष्यमवतारयामासुः न चिति । यृत्युवाचकसा- सच्छन्दस्य अक्षेत्रोक्त स्वयुवाचकस्या- एत्युपावित प्रवापः इति श्रुतः अन्यवाचकसासच्छन्दस्य श्रोकोक्तस्य वा अक्षणि श्वयणा । भेनेऽसन्तानिवारमानग् इति श्रोकं अनुनाश्चयस्य कर्त्वरसद्धियपः तस्य श्रुद्धा सित प्रवणि स्वयाः । भिनेऽसन्तानिवारमानग् इति श्रोकं आनाश्चयस्य स्वयाना । न च श्रुद्धा सित प्रवणि भागस्य त्यागावश्चण ज्ञानाश्चयम्बद्धणो ज्ञानविययत्वस्य भागस्य त्यागात् । न च श्रुद्धा सित प्रवणि स्वयान्य । धर्मः शोज्ञितकोत्रोनेशस्य विरोधात् । तद्कं प्रवस्ताना उत्तरस्य उत्तरस्य विरोधात् ।

'वौधशास्त्रमसस्त्रोक्तं नग्ननीलपटादिकम् । मायावादमसञ्ज्ञस्तं प्रन्छन्नं वौद्धमुच्यते' ॥ इति ।

शासं शब्दात्मक्तिमितं तद्यतिपाद्यमप्यसतिदिति । यथा क इति भाष्यमवतारयन्ति न च सर्वेति । अद्भेति साक्षात् । अज्ञानमिति क इह् अपने प्रवोचन कोपीत्यर्थात् । तण्ज्ञानमिति क इह् अपने प्रवोचन कोपीत्यर्थात् । तण्ज्ञानमिति सिक्षक्तिं साक्षात् । अम्मनन्ति अम्मस्यस्ति । अतो वेदोक्तसधनैः तण्ज्ञानमिति ज्ञायते इति । तज्ञिति श्वतिष्ठ । ते सत्त्वमसत्त्वं च ज्ञानम्तानं च वागावप्राप्यत्वं वागादिप्राप्यत्वं च धर्माः । नतु मनसैनेत्वन कथं वागादिप्राप्यत्वं च धर्माः । नतु मनसैनेत्वन कथं वागादिप्रहणमिति चेत्र । मनः पूर्वरूपं वाग्रावर्र्ष्यमिति श्वते वागामिदि मनः तह्रहणात् । यद्या मनसैनेत्वेत्वकारेणान्येन्द्रियन्यवच्छेदः भक्तिर्द्रप्यापारस्य तु मनसैति करणतृतीयया चोषनात् भक्तिश्च वागादिरूपा कीतीनादिरूपा । एवगुच्यन्त इसन्तं भाष्यं व्यास्यायैवमिति भाष्यं व्याचनः ।

## रहिमः ।

एविमति अनेके विरुद्धाः सदसदादयः शन्दास्त्रद्धान्यत्वनपीलर्थः । स्टोकेति भाष्यं विदृष्वन्ति स्टोकमसिद्ध इति स्टोकः स्मृतिः मेनेऽसन्तमिवारमानमिति तस्त्रसिद्धो यस्तादशः असत्वरूपो धर्मः तिविशिष्टोर्थोसद्रपः सप्टमन्यत् । तं यथेति भाष्यमवतारयन्ति ठोकप्रसिद्धस्थेति ठोकसिद्धार्थाः रप्रच्यावनस्य । तेनेति असत्त्वेन प्रकारेण । तद्भावने भद्धमावने । ताद्दशैति 'मृत्युरसम्तविस्मृतिः' डत्यत्यन्तविस्मरणरूपफलाप्तिः । न च ठोकोक्तासच्छन्दे प्रतिपाद्यासन्वेन प्रकारेण ब्रह्मभावने तादश्यक्रमिस्त्वित वान्यम् । तादश्यक्रामावत्रसङ्गात् । पुराणस्य स्वतन्नस्वेन तदुक्तरीत्या भावनेनीप-निषदपुरुगरूपं फुं मेनेत् । असन्निति भाष्यं विवरीतुमाहुः तत्रोदाहरणमिति । मारक इति आदिपदेनाम्बष्टचाणूर्राठानां मारकः । मृत्युपदार्थः मृत्युर्भोचपतिरिति वाक्यात् । मारकोपि भावना-न्यरसरितमेदान्वयः। असन्यत्यरिति बृहदारण्यकात्। निगमयानमुद्धाः एवमसत्त्वेनेति एवं न्धुतास्त्रम्यान्यस्य । जवन्धुतास्त्रम्य । असन्ध्यमंत्रति योसद्वस्य प्रत्यास्त्रस्य प्रत्यास्त्रस्य प्रत्यास्त्रस्य प्रत्यास्त्रस्य प्रत्यास्त्रस्य स्त्रात् । क्ष्यास्त्रस्य । न्य य इत्यत्र नित्यास्त्रिसंयोगाः इति वान्यम् । वेदस्याधिदेविकः प्रतिवादकरवात् । तद्धैक इत्यादीति । भाष्ये । सर्वप्रपत्रवेठक्षण्यमसच्छन्दप्रवृत्तिनिमित्तम् । सत नावास्थानात् । त्या रूपायाच्या । स्वित्रक्षणस्यम् । तत् सत् असत् सर्वेशस्यविद्यागयाच्या । सर्वेशस्य सन्भावा पता चर्चा वर्षा । अध्यक्ष । सहस्य । मकृते । इत्युक्तः पश्च इति सत्यदोक्तः इरावश्चावनावावर कराव्या वाराव्यामा अस्तिका । यद्या स्वर्धः । आष्ट्रा वार्यः । इद्योगो विरुद्धधर्मोश्रयत्वेन एके इत्यस्य सुल्यार्थकत्वेन च प्रयम इत्यर्थः । आष्ट्रपे । अह्रपवत्सुत्रोक्तं द्वितीयपक्षमाहुः अञ्चाकृतमिति । इदं रूपमिदं नाम इदमिलन्याकृतम् । प्रकृते । वैलक्षण्ययोघ-कितित तथा च न तृतीयः पक्ष इति भावः । भाष्ये । नासदासीदिति न असत् सद्विरुक्षणो भागात पना च च हुतात । जु इति इसीनियमेन हेतुना मनीग्राखम् । नैनेह किंचनाध्र आसीत् । मृत्युनैवेदमावृतमासीत् इति कालसायपदेन सत्योश्य सत्युपदेनामिथानात् । तहुक्तं सुद्धदारण्यके मनोमयशास्त्रणे मनोमयोयं पुरुषः भाः सत्यः तस्मित्रन्तर्द्धदये यथा वीहिवी ययो वा एवमयमन्तरात्मन् पुरुषः स एम सर्वस्य वशी सर्वस्थेशानः सर्वस्याधिमतिः सर्वमिदं प्रशास्ति यदिदं किं च य एवं वेदेति मनीमयो मनःप्रायः माः सत्सस्तरूपं यस स माः सत्तः अन्तरात्मन् इत्यत्र सप्तम्याः छक् । वेदेलस ससार इलप्यर्थः । मनःप्रायपदेन टीकास्थेन मतु अववीधने असुन् । एवं मूतेन ससं विस्तित चेतार इटानवा । नाम्यानावा अनात्वा गद्ध जनमावा अद्धर्य । दूर दूर्य ॥ ॥ ज्ञानमनन्तं त्रद्ध ज्ञानप्रधानम् न चान्नमयप्राणमयविज्ञानमयानन्दमयाः कुतो न गृहीता इति श्रद्धम् । वृहत्तरण्यक एव अत्रं ब्रह्मेलेक आहुः तज्ञ तथा पृथति वा अन्नमृते प्राणात् प्राणो ब्रह्मेलेक आहुः तज्ञ तथा ग्रुष्यति प्राणमृतेन्नादेते इत्तेव देवते एकश्ममूर्यं भूत्वा परमतां ने प्रति । त्रिक्तं तथा प्राणो मध्येलेकेऽन्य आहुः तदि न तथा न प्राध्यम् । अतीज्ञाद्दनीयात् क्रियत इति प्रसिद्धं तथा प्राणो मध्येलेकेऽन्य आहुः तदि न तथा न प्राध्यम् । अतीज्ञाद्दनीयात् पृथ्वीरुपाद्वा ऋते प्राणः शुष्यित वै ह शोपसुपेतीति प्रसिद्धम् । त्रह्म तु ह्वेदशोपविवर्धितम् । एत एव तु देवते अन्नप्राणळक्षणे एकथाभूयं एकभावं भूत्वा गत्वा परमतां ब्रह्मतां गच्छतः प्राप्तवत् इत्यर्थः । पिञ्चानमयो जीवो न सृष्टिकर्ता इत्यतुपतुक्तः । आनन्दमयस्तु नित्यठीठायां 'मदन्यते / न जानन्ति नाई तेम्यो मनागपिः इति स्हतेः । सृष्टिकर्तापि । विरुद्धधर्माश्रयस्तात् । इदमित्यतया ज्ञानलाच । अत उक्त तदिए बह्यति । तया च श्रुतिः मनो ब्रह्मेति व्यजानात् मनस्रो ह्येव खिल्वमानि

सर्वमपञ्चवैरुक्षण्यम्। प्रपञ्चरूपोऽपि स इति प्रथमः पक्षः। अन्याकृतमस्तपक्षेण तुरुपम् । नासदासीदिति मनस्तदिप ब्रह्म, तम आसीदिस्यनिभव्यक्तम्। कर्मणोऽपि भगवत्वात्। पूर्वकाण्डेऽपि तसादेव सृष्टिः। न हि तमस्तः स्रेन गृहत्वं रुपेके संभवति । अतः कचिद् विरुक्षणात् कचिद्विरुक्षणात् ब्रह्मणो जगत्। भगवत्त्वादेव स्वयं कर्तृकता च । संभवति वैकवाक्यत्वे

#### भाष्यप्रकाशः ।

प्रथमः पक्ष इति सदेव सोम्बेत्युकः पथः। असत्पक्षेण तुल्यमिति वैरुक्षण्यवोधकम्। तमःशब्देन कर्माप्युच्यते। पूर्वमनभिव्यक्तत्वादित्यभिन्नेत्यादुः कर्मण हत्यादि। कर्मणक्तमः-शब्दवाच्यत्वे युक्तिः न हीत्यादि। शेषं स्फुटम्। एतेनैव यत्रादिकारणे शिवस्द्रभगवती-रहिनः।

भूतानि जायन्त इत्यादि । यद्वा मनसेवातुद्रप्रथ्यः इति श्रुतेर्गनसो दर्शनसाथनत्वमुच्यते तन्मनश्चेत्र वृद्धः तदा मनः संकत्पनमत्त्यादिव्यापारेण न प्रश्चदर्शनसाधनं 'स्वयमेवात्मनात्मानं वेत्य त्वं पुरुपोत्तम' इत्ससात्र पाठसापि वक्तं शक्यत्वात् । द्वितीये नवमाध्याये त्रयस्त्रिये स्रोके तु नासदासीन्नो सदासीत्तदानीमित्यादेस्तु स्यूटसूक्ष्मकार्यपरत्वमित्युक्तम् । तत्पक्षेत्र न मद्यवार्ता । तम इति अनुभिन्यक्तं बद्धा तमः इत्यर्थः । तत्रैव सुवीधिनी तम आसीदिति तमीपि बह्येव सर्वतः सप्तत्वसाम्यात् न प्रकृतिः किमावरीवः कुद्द कस्य वर्मन्निति कार्याश्रयप्रयोजनाभावात् तस्याः कार्याश्रयश्रयोजनाभावादिति किं कार्ये कुद्द कुत्र कस्य शर्मन् कस्य सुखाय आवरीवः आवृणुपादिति श्रुद्धर्थः । इदमप्यवान्तरक्त्यामित्रायेण । मक्तेत । कमीपीति यया तमु काङ्कायामित्रस्य रूपमन्य-कारे, तथा तम ग्ळानावित्सस्य रूपं कमीण वान्य । कमीणे गहना गतिरिति कमरळानि करोतीति एतेन कमीणो हि पूर्वमावे श्रुतिकक्ता । नतु पूर्व कमें वा मह्य वा, उमयोः पूर्वत्वे हैतमिति चेव 'वत एव च नित्यत्वम्' इति सूत्रे वेदस्य ब्रह्मपदवाच्यत्वेषि भाष्येङ्गाङ्गिभागोक्तेश्रोभयोः 'अथातो धर्मजिज्ञासा' 'अथातो ब्रह्मजिज्ञासा' इति धर्मधर्मिभावेन धर्मिधूर्वत्वस न्याय्यत्वात् । पूर्वमनभिव्यक्तत्वादिति सुष्टेः पूर्वम् । तथा च प्रस्थानस्त्राकरे सुनोधिनी द्वितीयस्कन्धसः प्रदर्शिता त्रख द्वि पर्महरोण भवन् ज्ञानानन्दकालेच्छाकियामायाप्रकृतिरूपेण पूर्व भवतीति, अतः कर्मानिभव्यक्तम् । कर्मण इलादीति कर्मणो भगवर्च 'धर्मो यसां मदात्मकः' इति भगवद्वानयात् । भावार्यपादस्वित्रयामात्रं न धर्मः किं तु अतीन्द्रियो यागादिः श्विरो धर्मः । द्रव्यदेवतासंवन्धो यागः देवताया अतीन्द्रियत्वं तत्संवन्धोपि श्रीतिहेतुत्वेन स्वीकाररूपोतीन्द्रियः द्रव्यं चाठौकिकमिसनिसतायां न कोपि हेतुरिति । भाष्ये । तस्मादिति तृतीपाष्टके प्रजापतिरकामयत प्रजा स्जेपमिति । प्रकृते । युक्तिरिति सस्य स्नेन पुरत्ताभाव इति न्यायः। न हीत्यादीति । ठोक इति वेदे तु संभवति अनिधगतार्थगन्तुत्तात् । पृद्धताभाव इति न्यायः। न हीत्यादीति । ठोक इति वेदे तु संभवति अनिधगतार्थगन्तुत्तात् । पृद्धः पटेन गृहः इत्यत्र योगजधर्मेण पटस्य पटत्वे स्वस्य पटस्य स्वेन पटेन गृहत्तात् । स्पुरुदमिति विरुक्षणादसतः । अविरुक्षणात् सतः । नतु कर्मणा सृष्टिरित्युक्तं तत्र कर्मदूरपरकारिकारणनिष्ट-व्यापारमपेक्ष्य कर्मं करोतीति प्रयोगो न तु मद्य करोतीतियत् प्रसिद्धप्रयोग इति कर्तृकत्वं मद्वापेक्ष-मिलाग्रङ्गाहुः भगवन्त्वादेवेति । नतु शंकरमाध्ये असदा इदमत्र शासीदिस्त्रत्र सदेव त्रद्म सदिवासीदिस्सुपचर्वते त्रागुत्पत्तेः तद्भाकरणाभावापेक्षयाऽतोऽसद्वादापवादेतास्त्रित्स्त्रक्षण् प्रदेखुक्तमिति चेत्रप्राहुः संभवतीति सदसद्रप्रत्वे संभवति विरुद्धधर्माश्रयप्रद्वायीज्ञानान्निराकरण-११६ प्र॰ द् ॰ र ॰

#### भारतप्रकाशाः ।

यक्षादिशब्दाः प्रयुज्यन्ते अथर्वश्चिरःश्चिखासुन्दरीतापनीयगोपधन्नासणादिषु तत्राप्ययमेव न्यायी बोध्य इति बोधितम ।

# रुक्तिमः ।

माहः तस्मादिति विरुद्धपर्माश्रयत्वाद् मद्यणः । ग्रन्दवैठक्षण्येनासच्छन्देन श्रतिवित्रतिषेषः श्रुतिवाधः एवं स्फटमित्यर्थः । द्वितीयस्कन्धनवमाध्याये सुत्रोधिनी, एवमन्यान्यपि वाक्यानि तत्तद्वावप्रकारेण योधयन्ति पूर्वमेकरूपे भगवति न वाधकानि भवन्तीति तथाहः एतेनेति । श्चिवेति । आदिपदेन आत्मा वाय्वादयः । अधर्वेति । अधर्वेत्रिरः अधर्वेत्रिखा च तत्राहमेकः प्रधममामीद्रतीमि च भविष्यामि च सान्यः कथिनमत्तो व्यक्तिक इतीति रुद्रवचनं देवान् प्रति। अधर्वज्ञिलायां च जिल एको ध्येयः जिलंकरः इति सन्दरीतापिनीयं यथा दर्गामाहारम्यं ब्रह्माण्डपराणे तत्र

चिता नित्या अर्धमात्रा यानुवार्या विशेषतः । त्वमेव सत्त्वं सावित्रि त्वं देवि जननी परा । स्वयेव धार्यते सर्वे स्वयेतत्स्रुप्यते जगत् ।

इत्यत्तवाग्रेन्यदुत्तवीक्तं महामोहा च भगवतीति तथाग्रे 'सीम्या सीन्यतराशेपसीम्येभ्य- \ स्त्वितसन्दरी' इति अत्र मगवती अतिसुन्दरी च । गोपयमाह्मणं यथा वृहदारण्यके महद्यक्ष प्रथमजं वेद सत्यं ब्रह्मेति आदिपदार्थः पुरुपविधब्राह्मणे 'आत्मेवेदमग्र आसीत्पुरुपविधः' इति बायविषये स्वमेव प्रत्यक्षं मह्यासीति श्रुतिस्तृतिरीये । अत्र लोकप्रसिद्धी यस्ताह्यपर्मविशिष्टीर्थः । तस्माच्छन्दस्य प्रच्यावनं शिवादिरवेन रूपेण ब्रह्मणे भावकाः शिवादिभक्ताः शिवादिशन्दैर्वहीवाहरिति समाकर्पन्यायावतरणम् । एवं न्यायो बोध्य इति बोधितम् । अयं न्यायः कारणशब्दविषयः तेन तिल्लाद्यधिकरणेषु सर्वशब्दनाच्यत्वं मुख्यवृत्त्या प्रतिपादितम् । अत्र त् असच्छब्दस्य मृत्युनाचकस्य समाकर्ष इति विरोध इति क्रचोद्यं निरस्तम् । वस्ततस्त प्रकृषविधनाह्यणे साकारनद्याभिधायके आत्मप्रस्पिदे समाकर्षणन्यायो प्रसिद्धकारणशन्दा असदादयस्त्रद्विषयः इति । आत्मा परमारमनि प्रसिद्धः 'आत्मा देहमनोनहास्त्रभावष्ट्रतिष्ठदिष्ठु' इति विश्वात् । पुरुपशन्दश्चात्मनि 'पुरुपान्न पर्र किंचित्सा काष्टा सा परा गतिः' इति श्रुतेः । असदादयस्तु अत्रसिद्धा इति । न चार्य न्यायः कारण शन्दिवपय इति न्युत्वत्तावप्रसिद्धकारणविषय इति विशेषणनिवेशे सोऽविभेदित्यसंगतभिति वाच्यम् । विरुद्धपर्माश्रयत्वात 'त्रजे स बाठको भूत्वा फीडते प्रस्थोत्तमः' इति वर्जे बाठकीरुपरत्वात ।

> 'कतागसं तं प्रस्दन्तमक्षिणी कपन्तमक्षन्मिपणी स्वपाणिना । उद्दीक्षमाणं भयविद्वठेक्षणं इस्ते गृहीत्वा भिषयन्त्यवागुरत्' ॥

इति वाल्छीलावाक्यात् आश्रितत्वादिह तद्योगाच जीवधर्मभयस्य योगात । सयोधिन्या महानामश्चनिरित्यत्र दश्रधा रसरूपत्वोक्तेः तिन्नर्वोहकृत्वाद्वा तदात्मनोकुरुतेति वृहदारण्यकान्मनसः करणानन्तरं भयं वा 'कामः संकल्पो विचिकित्सा श्रद्धाश्रद्धाष्ट्रतिर्धातिर्धापिगिरित्येतत्सर्वं मन एव' इति वृहदारण्यकात ।

<sup>. &#</sup>x27;र पान्तर्ने चहिर्वस्य न पुर्वे नापि चापरम् । पूर्वीपरं वहिश्वानार्जगतो यो जगन्न यः' ॥ इति

अज्ञानान्निराकरणं चायुक्तम् । ेतस्माच्छन्दवैलक्षण्येन श्रुतिविप्रतिपेधो वक्तं न शक्य इति सिद्धम् ॥ १५ ॥

इति प्रथमाध्याये चतुर्थपादे पश्चमं समाकर्पाधिकरणम् ॥ ५ ॥

#### भाष्यप्रकाशः ।

अन्येतु स माक्पीदित्यस्य पूर्वप्रकृतपरामपीदित्यर्थमाडुः । तन्मते मिन्नशब्दप्रयोगप्रयोजनं न किमपि स्फुटति ।

माध्यास्तु भगवदाचिनां छन्दानां जगति समाक्रपणमर्थमाहुस्तत्रापि तथा बोध्यम् ॥ १५ ॥

# इति पश्चममधिकरणम् ॥ ५ ॥

### रहिमः

वाक्यात् । राकररामानुबमास्कराचार्यमतमाहुः अन्ये त्विति । पूर्वप्रकृतेति असद्वा इदमत्र आसीदिति नात्रासन्निरात्मकं कारणत्वेन श्राच्यते यतो—

> 'असन्नेव स भवति असद्ब्रह्मति वेद चेत्। अस्ति ब्रह्मति चेद्वेद सन्तमेनं ततो विदुः'॥

इतीससद्वादापवादेनास्तित्वलक्षणं मह्यात्रमणादिकाशे परंपरया मह्यप्रत्यासमानं निर्धार्थे सोऽकामयत इति तमेव प्रकृतं समाकृष्य समप्रमां सृष्टि तसान्कृत्वियत्वा तत्सत्यमित्याचक्षत इत्यादिना चीपसंद्व्य तदप्येष क्षोको भवति इति तिस्मन्नेव प्रकृतेर्थे क्षोकाममसुदाहरति वसद्वर इदम्म आसीदिति यदि त्वसन्नित्यासमामक्ष्येण्डन्यसोदाहरणाद-संवद्याक्ष्यतास्यमापकेव तस्मान्नामक्ष्यव्याकृतवस्तुविषयः प्रायेणाऽसच्छन्दः प्रसिद्धः इति तक्ष्माक्षम् मावापेक्षया प्रायुत्तरो सदेव मह्यासीदित्युपचर्यते इति माष्यादिन्त मह्यति पूर्वप्रकृतं मद्य तस्स सोकामयत इत्यत्राकर्षः तस्य तस्मिन्नेव प्रकृति यः क्षोकोऽसद्वा इति तन्नाकर्पादित्यर्थमाहः।

रामानुजाचार्याथानन्दमयविषयत्वमस्य मद्यसाहुः असद्या इदमग्र आसीदिति सत्यसंकर्वमान्दमयं विषिश्वदुम्बेव समाकृष्यत इति तदानीं नामक्रपविभागामावेन तस्तंबन्धितयास्तित्वाभावात् मृत्त्वैवासच्छन्देनोन्यते इति च । भास्कराचार्यास्तु जगतदासिदवासीत् अतदस्यष्टिमवामृत् इत्यर्थ-यामाद्युः दूष्णमाद्युः तम्मतः इति अयमभिन्नायः इदंशच्दोक्तप्रस्वकार्यस्य भगवदिच्छवेदपदार्थस्य स्वकारणे छया वास्त्यः । इदंशच्दस्य परमैयर्थकर्तृक्रपकार्यवाचकस्यार्थः परमैयर्थकर्ति तस्त्रापि स्वकारणे छयः तिस्त्रम् वाच्ये सत्यस्ति छये विशेषामाचादुपचारवैपर्ध्यं तत्य सदसदिति भिन्नभिन्नकारणश्चदप्रयोगत्रवे तत्य स्वत्यस्य वत्यः सदसदिति भिन्नभिन्नकारणश्चदप्रयोगत्रवोजनं न सिन्नपि । भास्कराचार्यमतेत्रवेवम् । असच्छवदप्रयोगत्रवोजनं न किन्नपि । भास्तराचार्यमतेत्रवेवम् । अपनत्यदासीदिति भिन्नभिन्नकारणश्चदप्रयोगप्रयोजनं न किन्नपि । नचु कदाचित्तः चगतस्त्रसादिसदासीदिति भिन्नभिन्नकारणश्चरप्रयोगप्रयोजनं न किन्नपि । नचु कदाचित्तः चगतस्त्रसादिस्यन्ति तत्रतिति प्रयोजनमस्त्रिति वास्त्रम् । (सिद्धान्तिपि तीस्त्रात् । आचार्यस्त्रनेत्रसाद्यसाद्वाचित्रस्य पर्वुदासमङ्गाकृत्यातः क्रित् इत्याचित्रस्य । सिद्धान्तिपि तीस्त्रात् । अचार्यस्त्रम् सिद्धान्तरमाद्यानस्यम् । सिद्धान्तिपि तीस्त्रान्तिमञ्जनम् स्वित्रस्यान्यस्य । सिद्धान्तिपि तीस्त्रान्तिमञ्जनमिन्द्रस्य । स्वत्रस्ति वास्त्रम् । सिद्धान्तिपि तीस्त्रान्ति । अच्यार्वसन्त्रम् सिद्धान्ति । स्वयार्वमान्नप्रस्त्रम् स्वयान्यस्य । सिद्धान्तिपि तीस्त्रान्ति । स्वयार्वमान्ति स्वयार्वमान्त्रस्य स्वयान्यस्य ।

जगद्दाचित्वात् ॥ १६ ॥ (१।८।६)

एवं शन्दविप्रतिपेधं परिहृत्यार्थविप्रतिपेधं परिहरति कौपीतिकव्राक्षणे वालाक्यजातशाह्मंवादे। वालाक्रिरजातशात्रवे ब्रह्मोपदेष्टुमागतः। आदित्यादि-दक्षिणेक्षिपुरुवपर्यन्तं परिच्छिन्नव्रह्मोपासनान्युक्त्वा तथा निराकृते तमेव ज्ञानार्थमुपससाद। ततः सृष्ठपुरुवसमीपमुभावागत्य ब्रह्मवाद्यं चक्रतुः।

### भाष्यप्रकाशः ।

जगद्वाचित्वात् ॥ १६ ॥ अधिकरणप्रयोजनमाहः एवमित्यादि । यञ्दिवरोधकृती यो त्रक्षणि कारणत्वप्रतिपेषत्तं परिहृत्यं अर्थविरोधकृतं तमनेनाधिकरणेन परिहरतीव्यर्थः । विषयमाहः कौषीतकीत्यादि । गार्ग्यनामा बालाकिर्यलाकपुत्रोञ्जातशत्रवे काशिराजाय

> 'परस्य वाचकाः शब्दाः समाक्रष्यान्तरेष्वपि । व्यवद्वियन्ते सततं ठोकवेदानुसारतः' ॥ इति ।

# इति पश्चमाधिकरणम् ॥ ५ ॥

जगद्वाचित्वात् ॥ १६ ॥ चान्दिति असरादिशन्द्रिवरीयकृतः । अर्थेति जीवरूपीर्थः । कर्तेत्येवमर्थविरोयकृतम् । तमिति वस्त्विण कारणत्वप्रतियेषम् । कौपीतकीत्वाद्याति कौपीतिकतः इति रामानुजान्यायेभाष्वात्कार्षातकाः केचन सामवेदसेदाः सन्ति । तथा च चरणव्युहे सामवेदस्य सहस्रमासीतेष्वनध्यायेभाष्वात्कार्षातकाः केचन सामवेदसेदाः सन्ति । तथा च चरणव्युहे सामवेदस्य सहस्रमासीतेष्वनध्यायेष्वपीयागान्ते आत्रकृत्वा । कृष्याः कांळीयाः महाकृत्वाणा छाङ्गळीयनाः श्रीदृत्वाः सौस्त्राः सम्वेदा भवनित भवनित्वा । त्रीयतिका न गणिताः अत अतकतुद्वतेषु भेदीयं द्रष्टव्यः । हनतात्वृत्वं वाद्यण्यं कौपीतक्यात्व तत्वपुना शंकराचार्यादिगाष्येषु असितस्य । न द्रष्याळाकिवाष्यणित्वम्ये एक इत्यस्य व्याख्याने प्रयवस्य तद्युना शंकराचार्यादिगाष्येषु असितस्य । न द्रष्याक्षात्रिणा । 'कौपातकः क्रचे' इति विश्वात् । ताळ्व्यस्य मूर्धन्यः आकारस्यकारस्य व्याख्या चेके पाण्डिन्वपूर्व वेदे तु आण्डित्यपूर्व वद्या । तोळ्वात्व साम्यव्यक्तारस्य व्याख्या । ताळ्व्यस्य । गाव्याक्ति । तळ्वादित्यमत्र वेदे मूर्धन्यपकारसम्ये । तोके तु ताळ्व्यक्तारस्य इत्यालि द्रष्टव्यम् । गाव्याक्तित्वान्ति निष्योत्वान्यात्वात्वा । गार्ये वत्ति तत् द्रष्टाचाकिन्याव्यावीत्वा गार्यपदेन द्यवाळाकित्वां नामाय्यावीत्वा गार्यपदेन द्यवाळाकित्वा । निक्वाक्यताय्वातेता गार्यपदेन द्यवाळाकिति अत्र इत्य । व्यव्यक्तारस्य अपस्ति द्वात्वाच्यावीत्वा गार्यपदेन द्यवाळाकित्वाच्यावीत्वा व्यव्यक्तारस्य । व्यव्यक्तायाय्यवीत्वा गार्यपदेन द्यवाळाकित्वाच्यावात्वावीत्वयं उत्सर्यस्य

#### भाष्यप्रकाशः ।

महोपदेषुं स्वकीर्त्यं स्वत प्वागतः आदित्यन्द्रविद्युत्त्वन्यवाकाधाम्यवादधंन्छायाप्रतिश्रुत्काश्रन्द्वमश्रीगदिक्षणिक्षस्याक्षिषु यः पुरुपत्त्वत्यर्थनं यान्युपासनान्युक्तवान् यथा आदित्यनिष्ठपुरुपस्य गृहत्पाण्डरवासा अतिष्ठाः सर्वेषां भूतानां मूर्यत्येवं गुणकोपासने अतिष्ठाः सर्वेषां मूर्या
भवतीति परिन्छित्रं फलम् । तथान्यत्रापि तत्तदुणकोपासने तत्तत्परिन्छित्रफलमञ्जातशृश्या
तस्मा उक्तमिति वादशानि परिन्छित्रन्नश्रोपासनानि वान्युक्त्वा ततो राज्ञा उक्तप्रकारेण वदुक्ते
प्रकारे निराकृते वालाकित्वमेव पूर्णव्यव्यावाधिष्ठपससाद श्रिष्ट्यत्वेन तमित्वाणिर्विकटे गतः ।
ततो राजा सेदेन इत्ते तं गृहीत्या सभाव उत्थाप कचित्रकान्ते स्नुप्रस्पत्मीप्रमुभावागत्य,
गृहस्याण्डरवासः सोमराजनित्यादिमिः संवोधनैत्वं राजा संवोधयाश्रके तदापि वं सुप्तं इष्ट्रा

प्रवृत्तिरित्यगतिकगतिः न च वंशुत्राद्यणे। वटाकाकौशिकाद्वटाकाकौशिक इति वटाकाश्चरो <sup>न</sup> वटाक-शन्द इति श्रद्धम् । समाप्तौ काश्यपीयाठाक्यमाडरीपुत्रात् काश्यपीयाठाक्यमाडरीपुत्र इत्यत्र वर्लाकः शब्दस्य सार्थे व्यञन्तस्य सत्त्वात् । श्लीलिङ्गशब्दात् व्यञः प्रसिद्धः । स्वेति दसवालकिमेकवाक्यार्थ वक्ष्यन्ति 'अन्यार्थं तु जैमिनिः' इति सूत्रे तत्रसम्बद्धात्वं ब्रह्मवित्त्वाद्ववितत्वं तदत्राप्येकवाक्यार्थत्वाय च वक्तन्यमिलाशयेन स्वकीर्र्यर्थमिति । आदिलचन्द्रेलादिभाष्यार्थमाहः आदिलेति सहोवाच गार्ग्यः य एवादिले पुरुषः एतमेव मह्योपास इलेवंविषेषु । अत्र पुरुषपर्यन्तमिति भाष्याद्य एवादिले पुरुष इत्यपासना तमेव मह्योपास इति तदन्वाद उपासनाया गानत्वादवग्रह इतिवत ज्ञानसपासना । आदित्यप्ररूप इति श्रतं श्रवणं प्रति रुक्षीकृत्य यः शब्दः स प्रतिश्रुत् स इवेति प्रतिश्रुत्कः स च शब्दश्रेति स च दसवाठाकिनाह्यणे य एवायं यन्तं पश्चाच्छव्दोनदेखेतनेवाहं नह्योपासे इत्यत्रोक्तः । यन्तं गच्छन्तं प्रकृषं अनुदेति उत्पद्यते प्रतिश्रत्काशन्देति पाठे प्रतिश्रत्का टाप् । शब्दश्च । यानीति दप्तवालाकिमाह्यणे च स होवाच गार्ग्यः य एवासावादिले प्रकृप एतमेवाहं मह्योपासे इति । स्वसंवाते कर्ता भोक्तेत्वेवसुपासे । स यक्षायं पुरुषे यक्षासावादित्ये स एक इति भृगूपनिपत्कात् । तान्यपोध मा मैतस्मिन संविद्या इति । एतस्मिन संघाते । यानि अतिष्ठाः सर्वेषां भूतानां मुर्धा राजेति वा अहमेतसपासे इत्यपासनान्यजातश्च रुक्तवानित्यर्थः । बृहत्पाण्डरवासा इति इसवालाकिबाह्यणे । अतिष्ठाः सर्वेषां मृतानाभिति श्रुतौ बृहत्याण्डरवासा नास्ति । अतिष्ठा इति स य एतमेवसुपास्ते इति श्रुतेः अस्याः श्रुतेः शेपश्रुतिमाह् वितष्ठा इति । परिच्छिन्नमिति । सर्वभतातीतत्वं सर्वगुज्यत्वं राजलं च। अतील सर्वाणि मुतानि तिष्ठतीलतिष्ठाः स्रोतिकान्तो तिष्ठ इति वा। अन्य त्रेति चन्द्रादिषु। तत्त्तद्भणकेति । यथा दसवालाकित्राद्यणे वृहत्याण्डरवासाः सोमो राजेलेवंगुणकोपासने परिच्छत्रफर्ड तु अदृरहर्देष्ठतः प्रसुतो भवतीति श्रस्युक्ता अस्तोगासकस्य प्रकृत्यात्मके यत्रे अदृरहः किठ सोगः सुतः कृतामिपनो भवति विकृत्यात्मके च यत्रे प्रस्तुतः प्रकृष्टं सुत्तरां स्तुतो भवति सुतो मवतीति वा। उमय-विधयज्ञातुष्ठानसामर्थ्ये भवतीत्पर्थः । एवमन्यत्र विद्युदादिषु । तस्मा इति याटाकये । परिच्छिन न्नेति भाष्यं विवृण्वन्ति सा परिच्छिन्नेति । तथा निराकृत इति भाष्यार्थमाहः तत इति । उक्तेति यथा आदित्यनिष्ठपुरुपस्येलाद्युक्तप्रकारेण । तदुक्त इति बाठान्युक्ते कर्तृभोकृत्वेन खसंघात उपासनप्रकारे निराकृते । तमेवेति भाष्यार्थमाहुः बालाकिरिति । तमजातश्चम् । उपेति ययः द्रमगलाकिनाह्मणे स होनाच गार्ग्य उप त्वायातीति त्वा त्वामजातशत्रुम् । ततः सुरेति आध्यं विद्युप्यन्ति सा। ततो राजेति । बृहसाण्डरवासः ग्रञ्जवासः । इत्यादिभिरिति कीपीतिक-

# भाष्यप्रकाशः ।

यथ्या क्षिप्तवान । स प्ररुपस्तत एव सम्रचस्यौ । तदा राजवाराकी वक्ष्यमाणाभ्यां प्रश्लोत्तराभ्यां त्रक्षवार्यं चक्रतः । तत्र. क्रैप एतद बालाके इत्यादिके बालाकि प्रति. प्रहपसमस्थानं, स्वमावस्था, तत आगमनं चेति त्रयविषयके राजप्रश्ने पुरुषपदेन जीवः प्रकान्तः । यदा च बालाकिस्तं न ज्ञातवास्तदा राजैय, यत्रैप एतद बालाके प्ररुपोऽश्वयिथेत्यादिनोत्तरं जगाद। तत्र हिताख्यास हृदयनिकटस्थनाडीषु जीवस्य शयनं, तत्र स्वप्तसुषुत्यारूयमवस्याद्वयं, ततः पुनरत्रागमनं वदता राजा तत एवात्रिविस्फ्रलिङ्गन्यायेनोत्पचिरुक्ता । ततः, स एप प्राण एव प्रज्ञात्मेदं शरीर-मात्मानमतुप्रविष्ट आलोनस्य आनखेस्यत्तवया क्षरः क्षरयानेऽविहतो विश्वस्मरो वा विश्वस्मरः कुलाय इति दृशान्तद्वयेन ब्रह्मणः प्रज्ञात्मप्राणाख्यसातुप्रवेश उक्त इति सर्वोऽपि पृष्ठोऽध्यायो

श्राह्मणाभित्रायं इप्तपालाकिश्राह्मणे नास्ति संबोधनत्रयातिरिक्तम् । यष्टधेति इप्तबालाकिश्राह्मणे त स नोत्तस्थों तं पाणिपेपं चोषयाश्रकार सहोत्तस्था इति श्रतिः । राजाबाठाकी इति द्विवचनाः ु नतम् । ब्रह्मचार्यामिति वादियतं योग्यं ब्रह्म चक्रतः । यद्वा । वाद्यते ध्वन्यते वदेण्यन्तादचो यत् । तंत्रिति माष्यं विवण्यन्ति स्म तात्रीति । इस्मादिक इति कैप यालाके प्रस्पोऽशयिष्ट क वै तदमत कृतः एतदगातः इत्येनं रूपे । प्ररूपेति स्तीयतेस्मित्रिति स्थानम् । तत्केतिपदेन पृष्ठम् । स्पष्टमन्यत् । तसादेवेति भाष्यं विवृण्वन्ति स यदा च बालाकिरिति । इत्यादिनेति क्षत एतदगादितासाः अत्रे यथा सुप्तः खत्रं न किंचन पश्यत्यथास्मिन् प्राण एवैकवा भवतीत्यादिना शयनभवनयोराधार उत्थानापादानं च प्राणपदवाच्यः परमात्मेत्यचरार्थः ब्रह्मामृतवर्षिण्याम् । रामातुजाचार्यमास्करा-चार्याद्यसरेणार्थमाहुः तत्र हिताख्येति । तत्रेत्युतरे तत्रेति हितानामनाडीपु अत्र सप्त उक्तो न सुपुषिः सा दत्तवाळाकिनासणे पुरितत्यामुक्ता । अयं यदा सुपुत्तो भवतीत्सुपक्रम्य पुरितति शेते इति थुतेः । तत इत्यवसाद्वयात् । अञ्चेति हृदये । तत एचेति जागरितावसावस्थिताशीवादेव । उक्तेति । तथा च श्रुतिः । कुत एतदागादित्यस्याः अत्रे पृष्टमर्थमजानते गार्ग्याय वालक्रये स्वयभेवाजात-शपुणोक्ता हितानाम नाड्यः तासु तया भवति यया सुसः सत्रं न कथंचन पश्यस्थास्मिन् प्राण एवैकपा भवति तदैनं वाक् सर्वेर्नामिशः सहाप्येति मनः सर्वेर्ध्योनैः सहाप्येति स यदा प्रतिषुष्यते ययाग्नेज्वेठतः सर्वा दिशो निस्फुटिङ्गाः निप्रतिष्ठेरन् एवमेवैतस्मादारमनः प्राणा यथायतनं विप्रतिष्ठन्ते प्राणेम्यो देवा देवेम्यो छोका इति । झद्याणोप्यनुप्रवेशक्षेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म ततः स एप इति । पुरुषविधमाञ्चणे तु स एप इह प्रविष्ट इति पट्यतेऽत इयमपि कौपीतिकिः मार्यणस्या । श्रुत्यर्थस्तु । प्राणस्य प्रकृष्टज्ञानात्मकत्त्ं मद्ध ते मनाणीत्युपक्रमात् । आत्मानमिति अत एव विका 'आत्मा देहमनोमग्रस्तमावधृतिष्ठदिषु' इति । आलोमभ्य इत्यादि भावभिनिर्यो मर्यादायामाञ्जिति टीकायाम् । तत्र छोमनखाय्यापकत्यप्रसङ्गः छोमाग्रं नखाग्रमिति व्याख्याने ्रोमनखयोञ्च्यपापतिः। श्रुरः श्रुरपाने श्रुरो भीयतेऽस्मिन् नापितोपस्कारापाने एकदेशेऽवहितः प्रवेशितः सितः सात् यया वा विश्वमरो अप्तिः जाठरत्वेन विश्वसः मरणाद्विश्वमरकुठावे असाधारमूत काष्टादिटकुणे नींडे व्याप्य सितः । सर्वोपीति कीपीतिकत्राक्षणस्य पष्टाप्याये । दप्तबाटाकिमाक्षणं

तंत्र, 'कैप एतर् बालाके पुरुषोऽदापिष्ट'इत्यावी जीवः प्रकान्तः। तसादेव सर्वोत्पत्तिरुक्ता ब्रह्मणोऽप्यनुमवेदाश्च । तत्र संदेदः । जीव एव ब्रह्मसहितः कर्ता १ ब्रह्मैय वेति १ । तत्र जीव एव कर्ता सर्वस्य जगतो ब्रह्मत्वादयस्तस्य धर्माः राजन्ववद् यजमानत्ववद्वा । अस्मिन् प्रकरणे ब्रह्मोपक्रमेण जीवपर्यवसार् नोक्तः । सर्वत्रैय ब्रह्मत्वेनोक्तो जीव एव कर्ता । तथा सित लोकेऽपि जीवकर्तृत्वं सहजं भवेद् । वन्धमोक्षव्यवस्या च । एवं सत्यर्थात् प्रकृतेरेव फलिष्पतीलेवं प्राप्ते

# भाष्यप्रकाशः ।

विषयः । संदेहमाहुस्तञ्जेत्यादि । पूर्वपक्षमाहुः तञ्ज जीव इत्यादि । सर्वस जगतो जीव एव कर्ता । यो वे वालाक एतेषां पुरुषाणां कर्ता यस चैतत्कर्मेति कर्तारं वेदितन्यरवेनोपक्षित्य सुप्तपुरुपनिकटममनाद्युचरं वसादेव प्राणानां देवानां लोकानां चोरपचिकथनात् । नच व्रक्षणोऽपि कर्तत्वम् । वद्युपवेशमात्रस्थैव वोधनात् । अतः साहित्यमात्रं त्रक्षणो भवतु । नच जीवसा परिवः ।

तु चतुर्याध्याये बृहद्गरण्यके । तत्रेत्याचीति क्षेप एतहाठाके पुराभेऽशिषिष्ठेति पुरापदशुपक्षमो मुख ते मनाणीति संदेहपीजं मुखणोतुष्रवेशसानार्यस्वाहृत इति । एतेप्पामिति सं वेदितव्य इति श्रुतिशेषः । श्रुसर्थः पूर्वपक्षे जीवपरः यत्तदोनित्सवन्धात् । यस वा एतत्कर्मे त्रिविधमिति जीवः कृती न मुख प्राप्तिकश्चणकर्मानात्रयत्वात् स जीवो वेदितव्य इति । उपित्रप्तेपति त्राप्तकारे कृत्या सम्प्राप्ति । अप्तर्मानात्रयत्वात् स जीवो वेदितव्य इति । उपित्रप्तेपति त्राप्तकारे कृत्यप्रत्ययेगोपक्षेपो ध्वनितः । सुप्तप्रत्येति जावित्य । स्वाप्ति । अप्तप्ताप्ति । स्वप्तप्ताप्ति । स्वाप्ता सहपुराप इति जाविद्य । स्वाप्ति । स्वप्तप्ता सहपुराप इति न तु स यदा प्रतिवुद्धते इत्यनन्तरमेतस्मादान्त्रस्त । मुक्तपा स्वप्ता । स्वप्तप्ताप्तन्वयः । पुत्रणं सहागतः पिता इत्यत्व । त्राप्तस्ति । तपात्रीति । तपात्रीति अप्त सांस्वपत्ते । प्रकृति । तपात्रीति । तपात्रि । तपात्रि । तपात्रि । तपात्रि । तपात्रीति । तपात्रि । तपात्रीति । तपात्रि । तपात्री । तपात्रि । तपात्री । तपात्रि । तपात्रि । तपात्री । तपात्री । तपात्रि । तपात्रि । तपात्रि । तपात्रि । तपात्री । तपात्रि । तपात्री । तपात्रि । तपात्री । तपात्री । तपात्री । तपात्री । तपात्रि । तपात्री ।

'प्रकृति पुरुषं चैव विद्धानादी उमाविष । विकारांश गुणांश्वेव विद्धि प्रकृतिसंभवान् ॥ कार्यकारणकर्तृत्वे हेतुः प्रकृतिकच्यते । पुरुषः सुखदुःखानां मोफुत्वे हेतुरुच्यते ॥ पुरुषः मृकृतिस्थो हि भुद्धे प्रकृतिचान् गुणान् । कारणं गुणसङ्गोस सदस्यगिजनम्स ॥ उपद्रष्टातुमन्ता च मतौ मोक्ता महेबरः । परमात्मिति चाचुको देहेस्मिन् युरुषः-परः' ॥ इति

### भारतकाराः ।

कर्तृत्वे उपक्रमोक्तस्य ब्रह्मत्वस्य बृहदादीनां धर्माणां न विरोधः शङ्काः । यथा तत्व्येऽपि सर्वत्र जीवत्वे कचिदेव देहे अन्यनियोजकत्वोपाधिना राजत्वं, कर्मकरणे मुख्यत्वोपाधिना यज्ञमानत्वं चोच्यते, तथात्र प्रकृत्यभिमन्तृत्वोपाधिना तेपामाप्यगन्तुकानां वक्तं शक्यत्वात् । नचोपक्रमः स्वासंजातिकोशन्तेन प्रानल्याद् न्रह्मण एन कर्तृत्वं युक्तमिति शङ्क्यम् । उपसंहारस्यात्र विवरणरूपन्तेन पूर्वोक्तार्थनिर्णायकत्वादत्र ब्रह्मोपक्रमण जीवपर्यवसानोक्तर्वद्वत्वेनोक्तो जीवः एव कर्ती । एवसपक्रमीपसंहारभेदस्तु सर्वत्रैवैतच्यायज्ञापनार्थम् । एवमत्र देहविशिष्टसाभिमानिनी देखान प्रति कर्तृत्वे बोधिते सति ठोकेऽपि जीवस कर्तृत्वं देहसहभाव्येव भवेत् । तत्तत्कर्मणां बन्धमोक्षव्यवस्था च सुखेनोपपद्येत । एवमभिमानिनः फर्तृत्वे सिद्धे सित यो यादगभिमानी तेन ताद्दरु कर्तन्यमिति नियमात् सर्वकर्तृत्वं प्रकुत्यभिमानिनः सेत्स्यति । सांख्यमते प्रकृतौ महत्तन्ते वा प्रतिविम्त्रितस्वेश्वस्त्वोषगमान्मालनदुद्धौ प्रतिविम्यितस्व जीवत्वातः प्रतिविम्यस्य चाधाराः रहिम: ।

मधुसुद्रन्यामत्र जीवो व्याकृतः प्रकृति पुरुषं वैव विद्वीलादिश्चोनेषु । अस्मिन्नित्सादि माध्यमवतारागित सा न चोपकमस्येति । त्रष्ट ते नवाणीलस्य । जत्रे पोडशपुरुषा आदिलाद्य उक्ताः । उपसंहारस्येति स एप शाण एव श्रज्ञात्मेदं शरीरमात्मानमतुत्रविष्ट इत्यस्य । दक्षपालाकि-बाह्यणे तु सत्यस सत्यमिति प्राणा वे सत्यं तेषामेप सत्यमित्यस । उपसंहारार्थ उक्तः । द्वितीयस तु तसोपनिषदिति पूर्वमुक्तं तत्र कासाबुपनिषदित्यत आह सत्यसेति किं वा सत्यं किं प्रनः सलिमित्यत आह प्राणा इति प्राणा वै सत्यं सच सलिमिति व्युत्पत्तेः । तेषां प्राणानां मध्ये य एप उक्तः आत्मा मत्यमघाष्यं तत्त्वमित्यर्थः । तस्योपनिपदित्यस्य त तस्याकाशशन्दोदितस्य आत्मनो मुख्याः उपनिषतः इति नाम उपसमीपं निरन्तरं सादयति गमयतीति ब्युत्पत्तेः निरन्तरं समीप-गमिकेलर्थः । रामानजाचार्यभाष्ये त सर्वान्याप्मनो अपहल सर्वेषां च भूतानां श्रेष्ठयं खाराज्यः गाधिपतं पर्वेति य एवं वेदेत्यपसंहारः एकत्र फठस्त्रत्योपसंहारोन्यत्र तां विहाय । फठस्त्ततेर्व्यति-रिक्तत्वादिति विवेकः । विवर्णेति उपक्रमोक्तनबातुसंघायैप प्राणी नव एव प्रज्ञायां सद्धावारमा खरूपं यस जीवसेसन्यत् स्पष्टम् । पूर्वोक्तेति घटः कठश इतिवत् । शक्तिश्रहं न्याकरणोपमान-कोशासनाक्याह्मवद्दारतथेति नाक्यात् । प्रासिङ्गकमाहुः एवमिति । एतत्त्रयायेति । उपक्रमसा-संवातिसरोपत्वेपि विवरणेन शक्तिमहो नोपक्रमेणेति न्यायज्ञापनार्थेम् । तथा सतीति भाष्यं त्रवातान्यवता । वनरणा वाकावा गान्यातावा नान्यातान्य । त्या व्यवस्थिति विकृष्यत्ति सम्प्रमान्यते । देखानित्यादि अकृतिवान् (पुप्तः प्रकृतिकारे हि भुद्रे प्रकृतिवान् युणान्' इति गीतायाः । कर्तृत्वं मोगकर्तृत्वम् । देहसह सहभावि एव । वन्धमोक्षेति माण्यार्पमाहः तत्त्त्विति । अन्ययेकशीवस्य देहमेदेपि कर्तृत्वस्य प्रकृतिग्रण्तिग्रत्वे प्रकृतिवस्य मोक्षापत्तिः वन्धमोक्षन्यवस्था च सहजा मवेदिति भाष्यार्थात् । याहिगति याहकुर्माभिमानी तादक्षमें कर्तव्यम् । सर्वेति । आदेहं सर्वकर्मकर्तृत्वम् । आघारेति प्रतित्रिम्याधारः । प्रकृतिमहत्त-त्तार्ल्यं मनः मिठनबुद्धिः तद्धीनत्ते चारणजपाकुसुमाधीनस्फटिकार्मणमवत्कर्तृत्वं जीवस्मापि-मानिन इति मावः । अयं जीवाणुत्ववादे तृतीयः पक्षः । तत्र मूलप्रकृतावेव चित्रतिविम्य ईश्वर इति भावरणशक्तिश्रधान्येनाविद्यादिशन्दितायां तस्तामेव चित्रतिदिम्यो बीव इति च कथनात् । म्लमकृतिरविकृतिरिति विविधादयो वहणसंविज्ञानेन महत्तत्वमहिनवुद्धादयः तैः शन्दितायां

उच्यते। जगद्वाचित्वात्। एतेपां पुरुषाणां कर्ता यस्य चैतत् कर्मत्यूपं क्रमे एतंच्छन्दैन जगदच्यते । पुरुपशब्देन च जीवः । तज्जवजीवात्मकं जगद ब्रह्मकर्तकिमिति हि पर्वसिद्धम । तदनरोधेनात्रापि ब्रह्मपरत्वमेवोचितं, न तु सर्वविष्ठवोऽश्वतकल्पना च । अतः सपुप्ताविप ब्रह्मण्येव लयस्तसादेव सर्विमिति ज्ञातव्यम । प्राणात्मशः इदवाच्यत्वं त पूर्वमेव सिद्धम् । तसान्न जीवाधिष्ठिता प्रकृतिः कारणम् ॥ १६ ॥

# भाष्यसम्बद्धाः ।

धीनत्वात् । नच ब्रह्मानुप्रवेशोक्तिवैयर्थ्यम् । तस्य साक्षित्वमात्रवोधनार्थत्वात् । तस्यं तु, स एप इत्वेक्यविधानात्र ब्रक्षेतो भिन्नम् । अतोऽभिमानिन एव फर्तृत्वात् प्रकृतेरेव कर्तृत्वमयीदेव फर्ल्यितीत्येवं प्राप्ते इत्यर्थः । समाधिं व्याकुर्वन्ति एतेपामित्वादि । अत्रापि कारणत्वेनेत्य-नाल जातालन नात इल्प्यून । समाप ज्याख्यान्त एतपा। मत्याद् । अत्राप कारणत्वनत्थ-सुवर्तते । कारणत्वेन त्रक्षेवादरणीयम् । नात्र जीवः कर्तृत्वेन विवक्षितः । इतः? जगद्वा-चित्वात् । अत्र हि बालाकिनोक्तानादित्यादीत्रिराकृत्य अजातशञ्चणा, 'यो वै बालाक पतेयां पुरुपाणां कर्ता यस्य चैतत् कर्म स वै वेदितन्यः' इति सिद्धान्तकथनोपक्रमे, एतेपामित्ये-तच्छन्देनादित्यमण्डलाद्युष्टेखाद्वपलक्षणविधया जडं जगदुच्यते । पुरुपशन्देन च जीवरूपम् । वज्रडजीवारमकं जगद् नज्ञकर्वकमिति हि पूर्वसिद्धम् । आदित्यमण्डलाधुरपर्वः मागेन, 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते', 'तत्तजोञ्छुजव', 'एतसाझायते प्राणा' इत्यादिष्वादिसृष्टिगोधिकासु

राइमः।
तसां मूझ्प्रकृतावेवेति सांस्थमतम्। न च कर्ता कारियता हरिः इत्युक्तमञ्जानुप्रवेशो हि कर्नृत्वादेवं तु तदुक्तिवेयध्येमित्वाश्चक्ष समाथते न च ब्रह्मेति। 'असङ्गो झपं पुरुषः' इति सुनात्।
पत्रविंशतितत्तेषु कुत्रास्य प्रतिविन्धितत्त्तस्य निवेश इत्याशङ्कातुः तत्त्त्वं न्विति। स एप इत्युपसंहारश्चतिः। एवं सतीति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म अन्त इति। नतु भाष्ये एवं सतीत्यसाभिमानिन् एव
कर्नृत्ते सतीत्यर्थः। अत्र तु पश्चम्यन्तं कुत इति चेन्न विवक्षातः कारकाणि भवन्तीति। अप्यादिति असङ्गलस्पर्थात् प्रकृतेर्विकारशीलायाः । एतेपामिलादीति भाष्ये एतेपामादिलादीनाम् । एतत् एति गच्छतीलेतत् 'एतेस्तुइ च' इति सुत्रेणादिप्रलयस्तस्य तस्य तुडागमश्य । कर्मेति कियत इति कर्न 'सर्वधातुम्यो मनिन्' इति मनिन् । कृति कर्म जगदित्यक्तम् , तच जडम् ।

'ईश्वरः सर्वभूतानां हृदेशेर्जुन तिष्ठति । आमयन सर्वभूतानि यज्ञारुदानि मायया' ॥

इति गीतातः । पुरुपेति पुरुपाणामित्युक्तः पुरुपग्रन्देन जीवः । प्रकृते । अत्रेगां श्रुति स्वार्णाता । उपाण उपाणापुष्प उपाय्यापपुष्प प्राप्त । भक्षत । भक्षत । भक्षत । भक्षत । अभी श्वार् सकलामाहुः पूर्वाप्तसंबन्धाय । अत्र हि यालाकिनेति । निराकृत्वेति अत्र हि रालाकिरजात-श्रञ्जणा त्रव ते त्रवाणीति संवदितुगुप्पक्तमे स च कतिचिदादित्यावकारणान्युरुपान् सुरूपत्रबद्धः । अत्र उपाय्याप्त । संवदिष्ठा त्रव ते त्रवाणीति । अगुरूपत्रब्ध-व्राह्मित्या तं निराकृत्येत्वर्थः । तर्क्वार्सम्यं वेदितव्यत्योपचिक्षेप तमाहुः अज्ञातकाञ्चणिति । एतच्छन्देनेति भाष्यमवतारयन्ति एतेपामिसेतच्छन्देनेति । उक्तार्थस भगवदिच्छया प्रसिद्ध्य-भावात् प्रसिद्धार्थमाहुः उपलक्षणिति । पुरुषेति भाष्यं विदृण्वन्ति पुरुषराध्देनेति । जीवेति पुरि शेते इति न्युलस्या जीवरूपं जगहुन्यते । तज्जडेति भाष्यं विदृण्वन्ति तज्जडेति । भूतानीति मुत् क्षादि पिशाचादि च तेजोपाम झान्दोग्यश्चतिः । इत्यादिष्टिवति ।

#### भारतकाराः १

श्रुतिषु सिद्धम् । अत्रापि पूर्वमिन्द्रप्रवर्दनसंवादे एवमेव सिद्धमतस्वदन्तरोधेनात्रापि कर्वत्वस ब्रह्मपरत्वमेवीचितम् । न तु पुरुषप्रबन्देन देहमात्रमित्रोत्य तत्कर्तृत्वस प्रकृत्यिमानिन संभवदुक्तिकत्वेन तदङ्गीकृत्य सर्वश्चरयुपछ्यो विधेयः। नच, न जायते न प्रियते वेति श्रतेजींबोत्पत्तिः सिद्धान्तेऽप्यनिष्टेति जडजीवात्मकजगत्कर्तृत्वकथनमसंगतिमिति शङ्काम् । 'सर्व एनात्मानो व्युचरन्ति' इति श्रुत्यन्तरेण व्युचरणरूपाया उत्पचेस्तत्राप्यङ्गीकारात । अतो जडनत् स्त्रह्मान्यथामावाभावादेव, न जायत इत्युपपत्तर्न सिद्धान्ते दोपः। नच सिद्धान्ते उपलक्ष्ण-विधावत पूर्वपक्षे संकोच इति दोषतील्यात् साम्यं शक्क्षम् । त्रह्मण उपक्रमे श्रुतत्वेन तदादरस युक्ततया उपलक्ष्याविधाया अदुष्टत्वात् । प्रक्रव्यभिमानिनस्वश्चतत्वेन तत्करपने श्चुतत्यागोऽश्चतः करुपना च स्वादिति दोषाधिक्यात् । नच ब्रह्मप्दमत्र सारूपामिमतज्ञद्वबद्धवाचकमिति शङ्कयम् । सहप्लक्षणविरोधप्रसङ्गात । अतः सर्वश्वत्येकवाक्यत्वायात्रापि ब्रह्मेव कर्त्रिति मन्तव्यत्वात सप्रमाविष ब्रह्मण्येव बागादीनामत्रोक्तानां लयः। तस्मादेव सर्व यथायतनं विप्रतिष्ठत इति ज्ञातन्त्रयः । तत्र प्राण एव प्रज्ञात्मेत्यस्य विरोधः । ब्रह्मणि प्राणात्मश्चन्द्रवाच्यस्येन्द्रप्रवर्दनसंवादे पूर्वमेव सिद्धत्वादिति । तसादत्र प्रकृत्यभिमानी जीवी न तत्कर्तृत्वेन सिद्ध्यतीति न तदिविष्ठिता प्रकृतिः करणमित्यर्थः ॥ १६ ॥

# रडियः ।

'एतस्माज्ञायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च । स्रं वायज्योंतिरापः प्रथ्वी विश्वस्य धारिणी' ॥

इति । मुण्डके आदिपदेन 'वानापृथिनी जनयन् देन एकः' इति । पूर्वसिद्धमित्यस्य भाष्यसार्थान्तरमाहुः अञ्चापि । पूर्वमिति भाष्येपि पूर्वमनुगमाधिकरणे कौपीतिकिन्नाह्यणे वा पूर्वम् । एवसेवेति जगद् महाकर्तृकमेव सिद्धम् । तदनुरोधेनेति भाष्यं विवृण्वन्ति अतस्तदनुरोधेनेति । अत्रापीति कौपीतिकवासपेपि । संभवदिति प्राक्तनकर्मद्वारा । कर्मणां प्ररोहेकखभावत्वम् । सर्वेश्वतीति यतो वा इमानीति श्रुतिविष्ठवः । न जायत इति 'न जायते व्रियते वा विपश्चित्' इति । न च विपश्चित् सूर्य इति श्रङ्काम् । सूर्य आत्मा जगतस्तरशुपश्चेति आत्मत्वात् । ब्युचरणेति सर्वे एव जीवाः सर्वे एवास्मानः इति न्युबर्रणं समागमः । 'बनित्यं जननं नित्यं परिच्छित्रं समागमः' इति सुवोधिनीकारिकायाः । जडे शब्दरूपरसगन्थस्यग्रेपराष्ट्रतिवजीवेष्वित्याहुः अतः इति । अन्यथान भावः शन्दादिवरावृत्तिः । अश्वतकरूपना चेति गाप्यमनतारयन्ति न चेति । उपलक्षणेति एतच्छच्देनोपरुक्षणविषया । संकोच इति देहमात्रसंकोचः । अङ्कते न च ब्रह्मेति । सांख्येति सांख्यैरिभमतं जडं प्रकृतिः मद्य असङ्गपुरुपस्तदुभयवाचकमिमानिवाचकमिति यावत् प्रतिविग्यं वा वर्ड मद्य तद्वाचकं बीपकतगतं नद्यपरमिलयेः । स्यस्त्पेति सलं ज्ञानमनन्तं नद्वेति श्रुत्युक्तम् । अतः सुपुसाविसादिमार्यं विद्युप्तन्ति स्म अतः सर्वेति । अच्यापीति कौपीतिकिशवणेषि । विमितिष्टन्ते इति जागरिते विप्रतिष्ठन्ते तच विषयोपपादनं पूर्वमुक्तम् । न जीवादिति मायः । माणात्मीत भाष्यं विवृण्वन्ति न च माण इति । पूर्वमिति अनुगमाधिकरणे । कौपीतिकशासणे वा पूर्वम् । तद्धिद्वेति प्रतिविम्याभिष्ठिता प्रतिविम्याभारमूता प्रकृतिः । न च गीताविरोभ इति वान्यम् । यविष क्षेत्रक्षेत्रज्ञनिर्देशाच्याये क्षेत्रज्ञनिरूपणं न्यायं तयापि क्षेत्रेषु देहेषु द्वा सुपर्णेति श्रुला

# जीवमुख्यप्राणलिङ्गादिति चेत्तद्याख्यातम् ॥ १७ ॥

र्किचिदाशङ्क्य परिहरति । नन्यत्र जीव एव प्रकान्तः। कैप एतद् वालाके पुरुषोऽश्विपष्टेति । ब्रह्म त्वचापि न सिद्धमेतादृशं, नैतादृशमिति । अतः शयनोत्थानलक्षणजीवधर्मदर्शनात् तस्यैव ब्रह्मत्वं जगत्कर्तृत्वं च।तत् स्वतोऽनु-पपन्नं प्रकृतो फलिष्यति । अथवा सुख्यप्राणलिङ्गमप्यवास्ति । प्राण एवैकथा भवतीति सुपुषौ तस्यैव ष्टुचिद्धपलभ्यते । विचमानादेव सर्वोत्पत्तिवलयो।स च

# भाष्यप्रकाशः ।

जीवमुख्यप्राणिङङ्गादिति चेत्तद्भाख्यातम् ॥ १७ ॥ भाष्यमत्र निगदन्या-रहिमः ।

जीवमात्रस्याश्वस्यनिरूपणत्वात् उपद्रष्टेत्यादिना मद्यनिरूपणात् । न चात्र मानाभाव इति श्रक्षम् । भ्रद्रे इति जीवे मोकृत्वसिद्धा भोकेति भोकृत्वस्य पृथगुक्तस्य मानत्वात् । न चातुवाद इति श्रक्कम् । गोरवात् । न चातुवाद इति श्रक्कम् । गोरवात् । न चात्रवाद इति श्रक्कम् । गोरवात् । न चात्रवाद भोकृत्वस्यावरणात् । अन्यया माण्ड्क्योपनिषदि स्यूठभुक्त्वोक्तेविरोधः स्यात् । न च चरणरूपेण स्यूठभुक्तविति श्रक्कम् । भायया च निषेवितिनिति श्रक्कम् । मायया च निषेवितिनिति याक्यम् । मायया च निषेवितिनिति याक्यात् । माया प्रकृतिरिति । न च क्षेत्रक्षेत्रज्ञनिर्देशिवरोष इति श्रक्कम् । उपक्रम् । उपक्रम् । उपक्रम् । उपक्रम् ।

'प्रकृतिं पुरुषं चैव क्षेत्रं क्षेत्रज्ञमेव च । एतदेदितुमिच्छामि ज्ञानं ज्ञेयं च केशव' ॥

इति ज्ञेयोकेः । न च क्षेत्रक्षेत्रज्ञयोरेवं सांस्परीताः सर्वनिवेदः क्षेत्रक्षेत्रज्ञनिर्देश इसाध्याप-नाजः इति सञ्जम् । प्रतिनिम्बस्स विद्वन्मण्डने दूषणात् निरीक्षरवादापचेश्वति ॥ १६ ॥

जीवसुष्ट्यमाणिङ्क्षाविति चेत्तद्भगाल्यातम् ॥ १७ ॥ निगदेति । तथाहि । किंचिदिति प्रतीतार्थसागेनायमात्मा महित शारीरमाह्यणे जीवस्य महार्योक्तेरमञ्जमे जीवपरः केष इस्त्र जीवः स्रष्टः । सुप्तात् सुपुप्ताच जीवाच्य्रेती एष्टिः तत्कर्तृत्वं प्रतिविभ्ये वाधितम् । प्रकृतौ भविष्यति उपसंदारे स्रप् प्रणण्य विज्ञानात्मेर्यक्तयनेन सांस्थवाददर्शनात् फठनिरूपणेषि पापाह्त्यादीनां संभव इस्तायुक्ष्मित । नतु अत्र ते भवाणि इत्युप्तम् इति चेतनाहुः स्रद्धा त्वित्ति । अत्त्रत्युक्ष्मित् जीव उपकृते उक्तः । अत्त इति अस्त्रायक्तिति सिद्धं तत्तस्त्रपृथ्योत्र तु वारिमाह्यणोको जीव उपकृते उक्तः । अत्त इति अस्त्रायंकाति सिद्धं तत्तस्त्रपृथ्योत्र तु वारिमाह्यणोको जीव उपकृते उक्तः । अत्त इति अस्त्रार्थस्यात् । जीवसुस्त्रपृण्वित्तात्वस्त्रात्ते केषित्र विश्वतिक्तं व्याव्यात् । अत्र स्त्रित्यात्ते । विश्वस्त्रपृण्वित्ते व्याव्यात्ते प्रकृत्यात्वात्ते । त्रवार्यिक्षिति चेत्रप्ति चेत्रप्ति चेत्रात्ति विश्वतिक्ष्माय्या पुल्यात्रपृणिति व्याप्तिक्षात्रपात्रपात्रपृण्योत्ते विश्वतिक्षात्रप्ति चेत्रपृण्योत्ति विश्वतिक्षमायणे प्रतिति वेते इति सुपुष्तिनाडीपुरीवद्रप्राया उक्तेश्च सुपुष्ठात्रस्त्रस्तरः इति । नत्र अत्रापि स दोप्तद्वस्य इति चेत्रत्राहुः सुपुष्ठाविति यदा सुष्ठः स्रमं न कंत्रन परपति अवापित्रम् प्रण्यात्रम् प्रण्यात्रस्तरः इति । नत्रव्यविक्षत्रस्तरः स्त्रापित्रप्तात्रप्तात्रस्तरः इति । नत्रव्यविक्षत्रस्तरः इति चेत्रत्राह्यः सुपुष्ठाविति यदा सुष्ठः स्रमं न कंत्रन परपति अवापित्रम् प्रण्यात्रपत्राप्ति प्रस्ति प्रतिक्षम्य प्रस्तादास्तनः भाषायात्रपत्र प्रतिस्त्रम् प्रतिस्ति प्रस्ति । प्रसादास्तनः भाषा ययायत्रनं प्रतिस्त्रम् प्रसादास्तात्रस्तरः भाषायात्रस्ति ।

प्रकृलंकोऽतो जडादेव प्रधानात् सृष्टाविष सर्वोत्पत्तिः। अतोऽसात् प्रकरणाजीः बद्वारा साक्षाद्वा प्रकृतेः कारणत्विमलेवं प्राप्ते उच्यते तह्याख्यातम् । एतयीः रुभयलिङ्गत्वमेव नास्तीति, आश्रयत्वादिह तद्योगादित्यत्र सर्वमेव कार्यं भगवत एव नान्यसादिति । अतोऽसाद् ब्रह्मवाद एव सिद्ध्यति, न प्रकृतिवादः ॥ १७ ॥

अन्यार्थं त जैमिनिः प्रश्नव्याख्यानाभ्यामपि चैवमेके ॥ १८॥

स्रमतेन परिहारमुक्त्वा नियतधर्मवादेनापि परिहारमाह । स्नापप्रति । योषो जीवधर्मावेव । चक्षुरादिख्याधारत्वं प्राणस्यति । तस्मिन्नपि पक्षे अन्यार्थं तद्धर्मकीर्तनम् । भेदे हि तन्निराकरणमवदयं कर्तव्यमिति तदाव्दः। ब्रह्मपति

# भाष्यप्रकाशः ।

ख्यातमित्यपरम्यते ॥ १७ ॥

अन्यार्थं तु जैमिनिः प्रश्नन्याख्यानाभ्यामपि चैवमेके ॥ १८ ॥ अत्र सांख्यमतमाचार्यदेख्यानामन्येयामप्यज्ञमतं न भवतीति ज्ञापनाय स्त्रप्रयोजनमाहुः स्वमतेने-त्यादि । नियतधर्मनादस्त्रस्थमाहुः स्वापेत्यादि । परिहारमाहुः तस्मिन्नित्यादि । यक्षिन् पक्ष

देवा देवेम्यो छोका इति च । प्राणवृत्तयोऽपानादयः प्रतिष्ठन्ते जागरिते परीक्षकैरपरुम्यन्ते । नतुः शाणोस्त परं त नश्रणोत्तप्रवेश उक्तः । तस्मादेवात्मनः सकाशात्रशाणप्रतिष्ठाद्यक्तम् । तथा च शंकराचार्यभाष्यं 'परस्माच महाणः प्राणादिकं जगनायते' इति वेदान्तमर्यादेति चेतत्राहः विद्यमानादिति । प्राणादिति वृत्तौ मरीचिकाल्यायां ठाठुभदृकृतायां वृत्तावय्येवम् । प्राणे विद्य-मानाद् मखणः सत्यत्वादिवत् कर्तृत्वरूपादित्यर्थः अत एव एतस्मादात्मन इति श्रुतावात्मपदं प्राणेष्वात्मपदाभावात् । भाष्यं चातः सुप्रताविष मद्यण्येव लयस्तस्मादेव सवै ज्ञातन्यमिति स च प्राणः प्रकलंगः । प्रकृतेर्पायास्याया महत्तत्वं महत्तत्वादहंतत्त्वं तस्मात्तामसाहंकाराच्छन्दः ततः खं ततः स्पर्शस्त्रतो वासुरिति प्रकृत्यंशः समष्टिप्राणः व्यष्टीनां प्राणा अपि प्रकृत्यंशाः । सांख्य आह अत इति यतो भनतामेवमतोस्माकमपि जडादेवेलादिः । अलोस्मादिति । कौपीतिकप्रकरणात् । जीवद्वारेति प्रकृतौ प्रतिविम्यो जीवस्तरमास्तर्वम् । साक्षादिति 'प्रधानाज्ञग्यते' इति । एतयोरिति छिङ्गयोः । प्रकरिणलोपपादने उभयलिङ्गलमेन नास्तीति उभयलिङ्गत्नामानो न्याल्यातः केलाकाङ्कायामनुगमान पिकरण इत्याहुः आश्रितत्वादिहेति कथं व्याख्यातिमत्याहुः सर्विमिति । नन्वेवं सति प्रतर्दन-बास्यनिर्णयेनैवेदमपि वास्यं निर्णायेत न निर्णायते यस्य वै तस्कर्मेत्यस्य वास्यस्य ब्रह्मविषयत्वेन तत्रानवधारितत्वात् तस्मादत्र जीवमुल्यप्राणाशङ्का पुनरुत्वयमाना निवर्सते । सिद्धमाहुः अत इति श्वन्यार्थोदस्माद्राद्धणात् । एवं निगदव्याख्यातमित्रर्थः ॥ १७॥

अन्यार्थं तु जैमिनिः पश्रव्याख्यानाभ्यामपि चैवमेके ॥ १८ ॥ अत्र जैमिनिम-तोकः प्रयोजनं वक्तमाहुः अत्र सांख्येति । आचार्यदेइयानामिति ईपद्ना आचार्या आचार्यदेश्याः 'ईपदसमाती कल्पन्देश्यदेशीयरः' इति सूत्रेण देशपप्रत्ययः । अन्येपामाचार्यदेशयलं प्रसिष्करणं स्फुटमेव दूपणात् । अन्धेपानिति वैमिनीनाम् । नियतेति खापप्रतिवोधौ जीवसीय च सुरादिक्यापारलं प्राणसेति नियत्पर्भवादः 'तत्त्रमाणं यादरायणस्यानपेक्षत्वात्' इति सूप्रे

पत्पर्धमेच जीवलयोद्धमौ । स्तिवेलक्षण्येन पाणकीर्तनमाश्रपत्रस्वोधाय । जुत एतदवगम्यते तत्राह उपक्रमोपसंहाराभ्यामेवावगम्यते । 'यो वै वालाक एतेपां पुरुषाणाम्' इत्युपक्रमे सुख्यं ब्रह्मैव निर्दिष्टम् । तज्ज्ञानेनासुरज्ञयः, सर्वेपां भृतानां श्रेष्ठयं खाराज्यमाधिगयं चेति फलम् । न स्नेतदृद्वयससुख्ये संभवति । अपि च प्रश्नाञ्चाख्यानाभ्याम् । 'कैप एतद् वालाके पुरुषोऽञ्चायिष्टेति प्रश्नाः । तज्ञ जीवस्य ज्ञातत्वादिषकरणमेव न ज्ञातम्। यत्रैप एतद्वालाके पुरुषोऽञ्चायिष्टेति

### भाष्यप्रकाशः ।

एतयोजीवमुख्यप्राणधर्मत्वात् तिश्चन्त्वमेन, न त्रक्षधर्मत्वे, तिसंत्रिपं तद्वर्माणां कीर्तितमन्यार्थं प्रक्षयोधार्थम् । तथा च त्रक्षपरिचायनाय तन्श्चेपत्वेनैतत्कथनान्नैतेन सांख्यमतिसिद्धिरित्वर्थः । नतु द्वते तुशन्दादस्य पश्चसः पूर्वसाख्यायस्त्वमेन इतो नाद्भियत इत्याकाङ्कायां तोः प्रयोजनमाहुः भेने हीत्यादि । एतस्य मतस्य पूर्वसाख्यायस्त्वमेन इतो नाद्भियत इत्याकाङ्कायां तोः प्रयोजनमाहुः भेने हीत्यादि । एतस्य मतस्य पूर्वसाख्य मेने यतो हेतोजीमिनिनापि सांख्यमतिकारणम्वस्य कर्तव्यमिति ज्ञापनाय तुशन्दो, न तु सिद्धान्तपक्षादस्योत्कप्रज्ञापनार्थः । गामाविस्य च भूतानीत्यादिभिभूतादिसर्वकार्यस्य भगवत्कार्यत्वेय सिद्धत्वादिति । तक्षीस्मन पश्चे जीवग्राणयोः कथमन्यार्थत्वमित्यतः उपपादयनित व्रह्मप्रतीत्यादि । अपिचेत्यनेन द्वितं हेतुमाहुः

# रहिमः ।

निमिना व्यासप्रहणात् जीवस्तरं व्यासोक्तं यथाशाख्य । जिमिनः कर्मतत्वद्वः' इति धर्मशाक्षे नियतपर्यवादः । यथा मध्वादिध्वनिधकारं जैमिनः । अधिकारं व्यास आह् स्वापेखादीति श्रीत् यदा सुषः स्वमं न कंचन परयित अधास्मन् प्राण् पर्वेकधा भवतीति । न ब्रह्मितं परप्रम् न मध्यभित्व । नन्वत्रापि मह्यणः एकविषरं तरमाणं वादस्यणस्थानपेक्षत्योदित्व श्रित् परप्रम् न मध्यभित्व । नन्वत्रापि मह्यणः एकविषरं तरमाणं वादस्यणस्थानपेक्षत्योदित्व श्रित् । अस्यादिति निर्मत्यात् । अस्यादिति ज्यादिति श्रित् । अस्यादिति श्रित् । अस्यादिति निर्मत्यात् । प्रतिस्व विविद्यात् । सिर्मत्यपिति दर्शपूर्णनासयोः वृणीत इति वाच्यात् । प्रतिदिति जीवस्यात्य विविद्यात् । विद्याद्विति विद्यात् । सिर्मत्याति त्रित् । विद्यात्व । विद्याद्विति विद्यात् । स्वर्थ । विद्याद्विति विद्यात् । सिर्मत्याति विद्यात् । सिर्मत्याति विद्यात् । सिर्मत्याति विद्यात् । सिर्मत्याति विद्यात्व । सिर्मत्याति अस्या पर्याद्ववित् । सिर्मत्याति । सिर्मति । सिर्मत्याति । सिर्मति । सिर्मति । सिर्मति । सिर्मत

व्याख्यानम् । न हि नाडीर्ज्ञापयितुं व्याख्याति, किं तु प्रतिज्ञातं प्रह्म । कथमे-तद्वगम्यते, नाडीव्यतिरिक्त आत्मा ज्ञाप्यत इति तत्राह एवमेके । एके शाखिनो वाजसनेयिनः। तत्रापि दशवालाकित्राद्यणे, 'स होवाचाजातरात्र्यंत्रैप सताला आजतात्रात्रा । तत्रात्र स्तनालाक्त्राक्षण, त स्वायात्रात् स्वयंत्र एतत् सुप्तोऽभूद् य एप विज्ञानमयः पुरुपस्तदेपां प्राणानां विज्ञानेन विज्ञान-मादाय, य एषोऽन्तर्हदय आकाशसस्मिञ्छेते' इसत्र आकाशशन्दं ब्रह्म सता सोम्य तदा संपन्नो भवतीति च । सं द्यपीतो भवतीति च । तसादाधार-भृतब्रह्मज्ञापनार्थत्याज्ञीवसुख्यप्राणिङ्गात् प्रकृतिवाद इत्संगतम् ॥ १८ ॥ इति प्रथमाध्यायचतुर्थपादे षष्टं त्रिसुत्रं जगद्वाचित्वाधिकरणम् ॥ ६ ॥

उपक्रमेत्यादि । फलमिति उपसंहारे निर्दिष्टं फलम् । जीवस्य ज्ञातत्त्वादिति । एग इति पदेन बालाकिज्ञातपदार्थसैन निर्देशात् तथेत्यर्थः । शेपं स्फ्रुटम् ॥ १८ ॥ इति पष्टमधिकरणम् ॥ ६ ॥

गणस्वादन्यनेत्यथे प्रयुज्यते तत्र कि चेलगुत्तवा एतस्रयोगः स्चयति सत्रान्वयान्तरम् । प्रश्न-ध्याल्यानाभ्यामप्येवमेवैके शाखिनश्चेति तदाहरिष चेखनेनेति हेतुमिति । उपक्रमोपसंहाररूपम् । समुचयार्थकेनापि नायं हेतुः समुचित इति मावः । उपसंहार इति सर्वान्पाप्पनोपहत्वेत्यादिनोक्त-स्तिसान । भाष्ये । असुल्ये साक्षात्प्राणाश्रये जीवेङ्गीकृते सति संगवत्यपि तु परंपरयाश्रये वद्याप्यङ्गीकृते सति संभवति । स्चितार्थं न्यास्याय वान्यार्थं वक्तुमाहुः अपि चेति। अन्यन्नेसर्थक-मन्ययम् । मनोरमायां खरादेराकृतिगणत्वात् । केत्यत्र किमः सप्तम्यन्तात् किमोदिति अत्प्रत्यया-द्धिकरणसाम्या अधिकरणविषयकः शक्षः इलाहुः तन्नेति । प्रकृते । बालाकिज्ञातेति ज्ञातमत्र शासदृष्ट्या प्रलक्षं वा । अधिकरणं न ज्ञानमिति जीवाधिकरणं किमिति प्रश्नः । द्रोपमिति उत्तरस यद्धमेत्रकारकयद्विषयी प्रथाः तद्धमीविच्छिन्नत्वतद्दुदेश्यकं छक्षणादिनिह्नपणिमति ब्युत्पत्त्या को घटः कम्बुग्रीवादिमान् घट इत्यत्र दर्शनेन ताध्यत्वाच्छ्रत्यन्तरसिद्धमाकाश्चनद्वोत्तरयतीत्वाहुः यत्रैष इति यत्रेत्ससाकाश्यान्दमहाणि इत्यर्थः । ननु श्रुतानतरे पुरीतित शेते इति यत्रेत्ससः पुरीतित इत्यर्थः। कतो नेति चेत्तत्राहः नहीति । आकाशेति भाकाशः शन्दो यस प्रतिपादकस्तदाकाशशन्दं प्रसः। यमैप जीवः सुरोस्त् एतजगत्सुरोस्त् । स्वयं विदृणोति य एप इति विद्वानमयो जीवः प्राणाना-मिन्द्रियाणां निज्ञानं प्रकाशनसामर्थ्यम् । करणे ल्युटा स्वतिज्ञानेन प्रसक्षप्रणाल्यामङ्गीकृतेनादाय गृहीत्वा हृदय इलाकाशविशेषणम् । सप्तम्यन्तं न हृदयमञ्जणोक्तमस्क्षमहृदयमिति नपुंसक-रान्दात् । अत उक्तमाकाशरान्दं मसेति । अन्यच सतेति सता मद्यणा तदा सुपुतौ । स्वमिति खमालानमंपि इतः प्राप्तो भवति । सिद्धमाहः तस्मादिति जीवमुख्येत्वत्र ल्यन्टोपे पश्चमी आधारमृतमञ्जापनार्थत्वात् जीवगुरूयप्राणिकतमाञ्चाय पूर्वसूत्रोक्तरीत्वा प्रकृतिवाद इससंगत-मिलार्थः । संगतिस्तु निर्वाहकस्ता त्रलिकरणम् ॥ १८ ॥

इति पद्याधिकरणम् ॥ ६ ॥

# वाक्यान्वयात् ॥ १९ ॥ (१।४।७)

पुनर्जीवन्नस्रवादेन मृकृतिकारणवादमाशङ्क्य निराकरोति । वृहदारण्यके चतुर्थे पछे च पाज्ञवल्क्यमेन्नेपीसंवादे, पेनाहं नासता स्यां किमहं तेन कुर्यानिति विरक्तिसुक्त्वा, यदेव भगवान् वेद तदेव मे ब्रूहीति प्रष्टे तामिभसुखी-कृत्य, न वा अरे पत्युः कामायेत्यादिना असृतत्वाय ज्ञानसुपदिशति पष्टे। पुनरुपसंहरिऽप्येतावदर बल्बसृतत्विमिति होक्त्या याज्ञवल्क्यः प्रवन्नाजेति।

#### भाष्यप्रकाशः ।

वाक्यान्वयात् ॥ १९ ॥ अधिकरणमवतारयन्ति पुनर्कोवेत्यादि विषयमाहुः वृह्रदिः त्यादि भवन्नोत्यत्त् । इदं वाक्यद्वयं प्रकृतिसंवन्धसूयकेवलपुरुषतत्त्वज्ञापनपरम् । यथार्द्रन्धान्ने रित्यारम्य वागेकायनित्यन्तेन नामरूपास्पत्रभावीत्वापास्प्रावणात् । सांख्यमते केवलस्य पुरुषस्य तथात्वाभावात् । किंतु प्रकृतसंसृष्टतत्परम् । तेन तादशस्य जीवस्य प्रकरिणत्वम् ।

वाक्यान्वयात् ॥१९॥ पुनर्जीवेत्यादीति जीव एव ब्रह्मेतिवादेन जीवस प्रतिविम्यत्वात प्रतिविम्बसाकारणत्वात् प्रकृती कारणत्वपर्यवसानात् प्रकृतिकारणवादेत्सादि । चतुर्थे इति चतुर्थे ब्राह्मणे पष्टेष्याये च ब्राह्मणं तु पञ्चमं एतद्राह्मणद्वयं विषयः । येन जन्मना देतुना 'जातस्य हि धुनो गुन्तुः' इति वानयात् । अहं भैत्रेयी नामृता न शब्दो नज् चामृतत्वाभिज्यस्यचनायान्यथाः मृता सामित्येतावतेन चारितार्थ्य हापनं च । किं चामृतत्वाय ज्ञानोपदेशस्यासंगतिः स्वात् 'नाऽप्रद्यो बृयात्' इति सुवोधिन्याः एवं तु कि कुर्यामसतत्वार्थं कि कुर्यामित प्रश्रन्थक्तेरसतत्वाय पृष्टोऽसतत्वाय ज्ञानसुपदिदेशेति असृतत्वाय ज्ञानोपदेशसासंगतिर्नेति । स्यामिति हेतुहेतुमद्भावे ठिङ् तेन जन्मना संपूर्णेन कि क्रयोगिति क्रतिविषयकप्रश्नः नामृतत्वस्य क्रतेश्च कार्यकारणभावः । न मृतत्वस्य क्रतेश्च कार्यकारणमावः । कृतिपदेन सेवाक्वतिकर्मकृत्योविवक्षणात् स्तत्वेष्यसःकृतिसंगवात् । अतो हेतु-हेतुमङ्गावे ठिङर्थमपि न नजो । विरक्तिमिति । येनाहमिति वाक्यार्थसः व्यक्षकलात् व्यक्षनयोक्ता वाक्यार्थेन विरक्तिव्यक्षनात् । भगवान् याज्ञवल्क्यः । मे मम मैत्रेय्या मा इ इति च्छेदे मा मामिन त्यर्थः । एवं विषयः स्फुटः संशयस्कीव्यमाहुः संशययीजमिति । पूर्वेति पूर्वं शारीरमाह्यणं ततः पूर्वस्मिक्ष्योतिर्वाद्यणे । आत्मज्योतिः समाडिति होवाचेति श्रतेर्वद्यणः प्रकृतत्वम् । तत्र आत्मन इत्यादीति । नगु जायापलोरादित्नमपेक्षितमिलाशङ्काहुः स्वमतीत्येति । स्वप्रतीतिर्देग्गलोनोत्ति । नगु दम्मलोर्मित्रस्वमार्यारूपयोः स्वप्रतीला वियत्तमस्त्येवेति चेत्र मुक्तस्य विषयरागाभावात् मार्याया अपि 'पुत्रे कृष्णित्रिये रतिः' इति वाक्याद्विपयित्रयत्वाभावात् । जायायाः पत्नीत्वे दम्यत्योः सहाधिकारस्य पूर्वतत्रसिद्धत्वात् तयोः त्रियत्वं स्वन्नतीतिगोचरो न भवति तथा च नतीति-प्राधान्यात् न पाठकम इति मावः । यद्वा पुत्राणामादी पुत्रादी पुत्रा आदयो वेषां नित्रमध्यवादीनां ते पुत्रादयः पुत्रादी च पुत्रादयथ पुत्रादयस्तेपामपेक्षयेखयः । जीवमेवेति अयमात्मा मधिति श्वती जीव आत्मपदमयोगात् । जीवस्येति । भाष्ये । तदिल्ल्ययं स्वप्तपिकं तस्येति निष्मनं तसार्थी जीवस्रोति अन्ययार्थ जात्मत्वेन घोषानन्तरमिति । तत्रेलत्र विषयसप्तमी तदर्यस्त्रद्विषय-कमेव जीवविषयक्रमेव दर्शनादिकं विषत्ते इति माध्यान्वयः 'न ना अरे पर्युः कामाय पतिः प्रियो भवति आत्मनस्त कामाय पतिः त्रियो भवति न वा औ जायायाः कामाय जाया त्रिया भवति आत्मनस्त

तत्र जीवस्य प्रकरिणत्वं ब्रह्मणो वेति संशयः। तत्रात्मनः प्रियत्वं स्वप्नतीत्या पुत्रावर्षेक्षया बोधयञ्जीवमेवोपक्रमे आत्मत्वेन वदति। तवन्न तत्र दर्शनादि विधत्ते। तेन सर्वं विदितमिति फलमाह्। तत्र कथमात्मज्ञानेन सर्वज्ञान-सित्याकाङ्क्षार्या, ब्रह्म तं परादादिखादिना, इदं सर्वं यदयमात्मेखन्तेन तस्यैव मर्वन्यमाह।

# भाष्यप्रकाराः ।

जीविलिक्स्य भूयस्यात् । अथवा ब्रह्मणः प्रकाणित्यम मृतस्वरूपस फलसोक्तत्वादित्याययेनाहुः तत्रेत्यादि । एवंचास्थित्य स्टे आनुमानिकं नेत्यानुमानिकस्वादाकाराविद् कारणत्वेन चेत्याकाशादिध्वत्वानुवर्तते । तथाच ब्रह्मण्येव वाक्यान्वयाद् ब्रह्मैव कारणत्वेन मन्तव्यं, न त प्रकृतिविशिष्टो जीवः । सर्वश्चतानामेकवाक्यात् । अयो नानुमानिकस्त्रे योजनं पर्यवस्यतीत्याययेनं पूर्वपक्षमाद्धः तत्रात्मन इत्यादि । स्वम्तीत्येति लेकिक्या स्वप्रतीत्या । जीविमिति प्रकृतिसंस्प्र्टं पुरुपक्षमाद्धः तत्रात्मन इत्यादि । स्वम्तीत्येति लेकिक्या स्वप्रतीत्या । जीविमिति प्रकृतिसंस्प्र्टं पुरुपक्ष । तत्वन तत्रेति जीवसात्मत्वन योधनान्तरां त्वित्पक्षमेष । 'क्रम्पः तं परादादिन् इत्यादिन्ता । अर्थस्तु— व्रवस्त्रविनित ब्रह्मः वं परादादिन्यादिन्या । अर्थस्तु— व्रवस्त्रविनित ब्रह्मः वं परादादिन्यादिन्य । अर्थस्तु— व्रवस्त्रविनित व्यवस्त्रवाह्मात्म । व्यवस्ति । व्यवस्त्रवाह्म । व्यवस्त्रवाह्म । अर्थस्तु— व्यवस्त्रवाह्म । व्यवस्त्रवाह्म स्वत्रवाह्म । व्यवस्त्रवाह्म । व्यवस्त्रवाह्म स्वत्रवाह्म स्वत्रवाह्म । व्यवस्त्रवाह्म स्वत्रवाह्म स्वत्रवाह्म । व्यवस्त्रवाह्म स्वत्रवाह्म स्वत्रवाह्म स्वत्रवाह्म । व्यवस्त्रवाह्म स्वत्रवाह्म स्वत्रवाह्म स्वत्रवाह्म । व्यवस्त्रवाह्म स्वत्रवाह्म स्वत्रवाह्म । व्यवस्त्रवाह्म स्वत्रवाह्म व्यवस्त्रवाह्म । व्यवस्त्रवाह्म स्वत्रवाह्म व्यवस्त्रवाह्म । व्यवस्त्रवाह्म स्वत्रवाह्म । व्यवस्त्रवाह्म स्वत्रवाह्म । व्यवस्त्रवाह्म स्वत्रवाह्म स्वत्यव्य स्वत्रवाह्म स्वत्रवाह्म स्वत्रवाह्म स्वत्रवाह्म स्वत्रवाह्म स्वत्रवाह्म स्वत्

्रविसः।

प्रमाय जामा प्रिया भवति', इतारम्य 'आता वा कर द्रष्टव्यः श्रीतच्यो मन्तव्यो निदिष्याभिताच्यो ।

प्रमेय्यात्मित वा अरे द्रष्टे श्रुते मते विद्याते इदं सर्व विदित्तिम्सादिद्यानोपदेशं जीवविषयकं वियत्ते ।

भाष्ये । तेनेति आत्मश्रवणादिना श्रुतिसाद । प्रकृते । वश्यमणोति अपरापिनम् । स्तावैति तेषा च त्रव द्वितीयामा अन्यदित्यन्येति । आत्मन्य देते भाष्यीयस्य तस्येवस्याये। प्रतिज्ञति ।

प्रतिवात्याविष्ण्या प्रतिज्ञा तद्विशिष्टं वाक्यमपि श्रितञ्जावास्त्रम् । तन्मासृत्तस्यितं जीवमाहात्म्य श्रुत्वणानत्तरम् परेपरवेलादि भाष्यायोते स्पष्टीय । यथा महेति भाष्यं विवरीतुं श्रुतिमाहुः प्रया तुन्दुभैतित आदिपदेन स्रया वीणाये नायमानाये न पाद्यान्यस्य स्त्रवात् अदृत्याद श्रुत्वणाद विवरीतं अदिवात् स्त्रवात् मायाया वा वा वा वा वान्ये गृहति स्त्रवा श्रुत्वस्य भाष्यानाव्यस्य । मार्थ्यं ग्रुद्धिनः स्त्रवात् स्त्रवात्रस्य सायायान्यस्य । भाष्यं स्त्रवात्रस्य भाष्यानाव्यस्य । भाष्यं विद्यानीति । अप्तात्मस्य ता स्त्रवात्रस्य भाष्यानाव्यस्य स्त्रवात्रस्य । भाष्यं विद्यानीति । अप्तात्मस्य स्त्रवात्रस्य स्त्रवात्रस्य । स्त्रवात्रस्य । स्त्रवात्रस्य स्त्रवात्रस्य । स्त्रव्यं विद्यानाव्यस्य स्त्रवात्रस्य । स्त्रवात्रस्य स्त्रवात्रस्य । स्त्रवात्रस्य स्त्रवात्रस्य स्त्रवात्रस्य । स्त्रवात्रस्य । स्त्रवात्रस्य स्त्रवात्रस्य । स

तदन कथमस्मिन संघाते आत्मज्ञानं भवतीत्याकाङ्कायां दुन्दुभ्यादिष्ट-ष्टान्तत्रयमाह । परंपरया बाह्याभ्यन्तरभेदेन । यथा महाकोठाहरु दुन्दुभेई न्यमानस्य शन्दो गृहीतो भवति । तत्र करणं दुन्दुभिदर्शनं दुन्दुस्याघातदर्शनं वा। अनुमानद्वारा चित्ते तत्र निविष्टे तत्साक्षात्कारी भवतीति तथा आत्मनी बोधककार्यानुसंघाने तत्साक्षात्कारो भवतीति । तत्र कथं सर्वत्विमत्याकाङ्कायां तत एवोत्पन्नं सर्वे नामरूपात्मकं तसिन्नेव लीयत इति। स यथेति द्वयेनाह। मध्ये

#### भाष्यप्रकाशः ।

च्छब्दे श्रुते, कसायमिति जिज्ञासायां योग्यतया सजातीयशब्दान्तरेण वा कारणमन्त्रमिनोति । प्रमानुमान्त्रात् चित्तं तत्र तिविष्टे ततः प्रयत्नेनान्यया वा तस दुन्दुनेः साक्षास्कारो भवन तीति दृष्टान्तः । तथात्रात्मनुद्धत्सायाम् , आत्मनो बोधकानि यानि चैष्टादिस्पाणि तत्कार्याणि तेषां विचारेण चित्तेश्तुमानद्वारा आत्मानुसंधाने तस्वात्मनोऽप्यस्मिन् संधाते श्रवणादिगिः

तथा चेति योग्यतयेति एकपदार्थेऽपरपदार्थसंबन्धो योग्यता। एकस्मिन पदार्थे महाकोठाहलाभि-भावके रान्देऽपरपदार्थस्य दुन्दुभेः संयन्यः । स्वान्वितान्वितत्वं संयन्यः सं रान्दः तस्मादा एतस्मा-दात्मनः इति श्रुतेः तेनान्वित आकाग्रस्तेनान्वितो वाग्रुरिसेवं संवन्धः खरूपः। अनया कारणातमानं दुन्दुभिशन्दः क्रचिदाश्रितः गुणत्वाद्रपादिवदिति । नतु रूपादिकं न दृष्टान्तः साध्यतावच्छेदक-स्तरूपसंबन्धेन हेतुतावच्छेदकसमवायसंबन्धेन हेतुमति घटादिस्तपादौ साध्यामावात् । प्रत्युत साध्याभाववद्गतित्वेन साधारणो हेतुरिति चेत्र घटादिभिन्नौपधिवृतिरूपादीनां दृष्टान्तत्वात । तथा च श्रीतः 'तस्माद्वा एतस्मादारम्न थाकायः संमृतः थाकायाद्वायुनीयोरमिरमेरागः अङ्ग्यः प्रथिवी पृथिव्या ओपधयः' इति । स्वरूपं रूपं तेजसस्तन्मात्रा तत्राश्रयो दुन्दुमिरेव संबद्धत्वात् ततश्च रान्दः दुन्दुभ्यात्रित इत्यतुमितिः । अत्र नैयायिकैः साध्यतावच्छेदकसंबन्धरीधित्यत्रयुक्तसमवायाङ्गीकारेण शब्द आकाशाश्रित इत्यतुनित्यापत्त्यार्थान्तरं निग्रह्स्थानमित्यरुन्या पक्षान्तरमाहः सजातीयेति।

> 'सर्वः शब्दो नभोवृत्तिः श्रोत्रोत्पन्नस्तु गृह्यते । वीचीतरङ्गन्यायेन तद्वरपत्तिस्त कीर्तिवा'।।

इति मापापरिच्छेदस्य मुक्तावल्याम् । दुरस्यगन्दसाप्रहणादाहः श्रोत्रेति नतु मृदलाय-वच्छेदेनोत्पन्ने शब्दे श्रोत्रे कथमुत्पित्तिस्त आह वीचीति आद्यश्यस्य वहिर्दशदिगविष्णन्नोन्य-शब्दत्तेनैव शब्देनोत्पाद्यते एवाद्यशब्दव्यापकः । एवं क्रमेण श्रीत्रोत्पन्नः शब्द उपरुम्यत इति । एवं च श्रीत्रोत्पन्नेन तत्कारणं शब्दाद्यतुमिनोति तेन शब्देन तत्कारणं तेन तत्कारणमिलेव सजातीयश्रव्हान्तरेण कारणं दुरद्विमानुभिनोति शब्दान्तरं कारणजन्यं कार्यवात् पटविदिति कारणं दुरद्वम्यादिकमिति । अनुमानेति भाष्यं विवृश्वन्ति एयमन्त्रमानद्वारेति । तत्रेति दुरद्वम्यादौ जानाति इ्च्छति यतते इ्स्प्रेन्छा न नियतेसाश्येगाहुः तताः मयस् इति । अन्ययेति । सप्रयक्षकर्तृत्वेन द्वितीयपक्षे दुन्दुनिसाक्षात्कारोनुमितिः सोक्ता । तथेति माध्यं विवृण्यन्ति तथात्रात्मेति । बुभुत्सेति बोद्धमिन्छायां सन् भप्नावः खरि चेति चर्त्वम् । तत्कार्याणीति श्रीरकार्याणि श्रीरसमवेतचेष्टयेति अग्रे ग्रन्थात् । अनुमानेति अनुमानं च संघातः आरमवान् चेष्टाव-न्यात् देवदत्तर्संपातवत् । कार्योदिति वा हेतुः । भाष्यप्रकारो तत्र कार्येछङ्गकानुमानमित्यत्रे वस्य-११८ म॰ स॰ र॰

### भाष्यप्रकातः ।

साक्षात्कारो भवतीति अत्र प्रथमो दुन्दुभिद्धान्तः परंपरया ज्ञानजनने । शरीरसमवेतचेष्टया निमित्तभृतसारमनो ज्ञानात् । द्वितीयस्तु बाह्याद् मेदेन ज्ञानजनने । तत्र बाह्यशब्दा रागादि-भेदज्ञापकास्ते शब्दप्रयोजकं नेतरमेदेन प्रत्याययन्तीति तांस्तद्रद्वणाय न शक्तुयात् । वीणाया वीणावादस वा ग्रहणेन तु अयमीदशः शन्दो न केवलमञ्जलीसंसर्गेत्रयुक्तः. किंत मनोन्यापार-विशेषप्रयक्त इति ज्ञायते । अतः स शब्दस्तत्कारणस्य बाह्यादः मेदेन ज्ञापकतया गृहीती भवति ।

माणत्नात् । एतदनुमानद्वारा संघातात्मवान् इत्यनुमितिविषयात्मनोन् अनुमितेरन् प्रश्चात् चित्तप्र-वेशसातुपश्चाद्वा धर्मानुमितिविषयत्तेन ज्ञाने संघट्टने 'संधानं सादिभिषने तथा संघट्टनेपि च' इति विश्वात् । चित्तसाधिकरणत्वोक्तेः । मनसि धीरिव चित्तेपीति । भचतीति यथा चैद्यदेहोस्थितं ज्योतिरित्यत्र भगवरप्रमेथयलेन जीवदर्शनं तथा द्रष्टव्य इति श्चितियलेन भवति । अञ्चेति मैत्रेयीनाक्षणे । भनेतास्त्रतं वर्षार्थयात्रास्य वार्षार्थय वर्षा २००१ रूप द्वाराण्य वर्षात्राच्यात्रास्य । अनेन प्रकारीन परंपरयेति मार्घ्यं विवृतम् । ज्ञानेति आत्मनो ज्ञानजनने । उपपादयन्ति दारीरेति चेष्टाक्रिययोर्भेदोऽस्मन्मतेऽतः शरीरसमवेता चेष्टा । निमित्तेति शरीरसमवेतचेष्टानिमित्तम्तस्य अनेन आरमनो बोधकानि यानि चेष्टादिरूपाणि कार्याणि तैश्चित्ते चात्मानुसंधाने जीनसाक्षात्कारो भवतीति भाष्यार्थः । नतु चेष्टावत्त्वं हेतुर्र्यान्तरसापकम् । संघात इन्द्रियवान् चेष्टावत्त्वादिति चेत् तत्र द्वितीयस्थान्तमाहेलाहुः द्वितीयस्त्वित वाह्यादात्मनः सकाशादाह्यादिन्द्रियसमृहात् लिङ्गदेहात् वृत्तावप्येवमर्थो वाह्यग्रन्दस्य मनसः आत्मनो वा भेदेन ज्ञानजनने । तन्त्रेति तत्र श्रुतौ । वीणायां वा विचापमाणायाम् । वीणाशन्दास्तरूप्या पष्टवर्षे । कोठाहळाभावात् परमेश्वर्यवद्याग्यशन्दा रागाधनुकुठा वाद्या अतिरिक्ताः शन्दाः रागतानमूच्छनानां भेदा भैरवादयस्त्रेपां ज्ञापकाः शन्दन रानावश्वराज्ञ नावा जनताराताः चन्याः रानावान्यः ज्याना नवा नरानावन्याना कानावाः उर् सामान्यं निद्दाय रानादिपदं वीणापदस्यितम् । वीण्यवयवद्वद्वे वावते ईति श्वतिप्रसिद्धार्थात् ते शन्दाः शन्दप्रयोजकं मनोज्यापारं नेतरभेदेन इतरिक्षक्षश्चरीरं ततो भेदेन न प्रस्ताययन्ति मनोज्यापारो न ठिक्षभित्रः रागादिभेदञ्चापकशन्दप्रयोजकत्वात् अस्मदाबम्यस्तरानाग्वस्त्वत् । इति तानिति इति हेतोः तान् अन्दान् तहहणाय छिङ्गभिद्यमनीव्यापारप्रहणायात्मपदार्थमनीप्रह णाय वा। न शक्तुयात्र शक्तान् हेतून् पुरुषः छुपीत् इति श्रुलाज्ञानिभी लिङ्। तर्हि कं शब्द शकुयात् इत्याह बीणाया इति । अहणे ज्ञानम् । तथया रागादिभेदज्ञापकश्चरानामिभावके काँसिबिच्छन्दे श्रुते कस्यायं शब्द इति जिज्ञासायां योग्यतया सजातीयशब्दान्तरेण वा कारणमनु मिनोति । एवमतुमानद्वारा चित्ते तत्र शबिष्टे त्रयतनेनान्यथा वा तसा बीणायाः तद्वादस्य वा साक्षात्कारी भवतीति । एतादशग्रहणे न तु अयमीदशः बीणासंबन्धी शब्दः समानी न्यापारी सगादिभेदज्ञापकश्चन्द्रप्रयोजको न लद्वछीचाटनविशेपजन्यशन्द्रप्रयोजकोऽतो मनोब्यापारिवशेप-मसुक इत्युक्तम् । स द्रान्दी वीणाशस्यः । तत्कारणस्यति मनोन्यापारविश्वेपस्य मनसी वा विठक्षणस नायाछिहात् । तथा च मनोव्यापारिवशेषं ठिङ्गभिन्नं नीणाशन्दप्रयोजकत्वात् आस्मवत् र्वपेत त्रोता नामार् । प्रकार व ववाय्यातापाच्य । एक्षामध्य वायाग्यस्त्रवायकाव्याय् वायाग्येत्र वर्षेत्र तर्वेत त्राप्यत् । वतु पक्षः पक्षतावच्छेदकावच्छित्रमेदवान् कथिमिति येज्ञ मनोच्यापारिवर्धेषं वक्षः । तत्त्वः थोडक्षक्रक्रिमेदात् मनोच्यापारस्य छिङ्गनिवेशेषि तद्विशेषस्य छिङ्गनिवेशामावात् । वन्यस्तियं प्रकृते भारतिवयये क्रिमायातमिति येज्ञ मनसः भारमत्वात् । तद्व्यापारतद्विशेपयोरप्यारस-

१. इतिपर्व प्रतिमधिक्यभैन्वेति ।

# रहिम: ।

त्वात । नन्वन्नमयादि व्यतिहायात्र मन आरमग्रहणे किं कारणमिति चेन्न 'मनसैवातद्रष्टव्यः' इति श्चेतरुक्तारमनो मनोग्राह्यत्वात् । नतु ग्राहकस्य किं प्रयोजनमात्मत्वेन निरूपणे इति चेन्न आत्मनः खग्राह्यस्वात । 'खयमेवारमनारमानं वेत्य' इति गीतायाः । नतु स यथा वीणायै इति श्रुतौ यथा-पदाचेथेत्यायाति तस्य संदर्भस कोर्थ इति चेच्छ्णु । तथात्मनो बाह्याद्भेदनुभुत्सायां आत्मा वाद्यभिन्नः प्राणधारकत्वात् जीववत् । 'बीवो जीवमजीवयत्' इत्यत्रात्मवाचकत्वं जीववदस्य आत्मा ठिक्कभिन्नः वीणाश्च-दप्रयोजकत्वाद् वा । मनोच्यापारविशेषवदिति दष्टान्तः तथा चेष्टपा इन्द्रियाणि सिद्ध्यन्त नाम परं तु चेष्टया तद्भिन्नात्मसिद्धी वाधकाभाव इति भावः । सकलेन्द्रिय-रहितसंघाते चेष्टावत्त्वस्य साधारण्याच । नतु वाह्याद्भेदसाधनेपि न मनोभिन्न आत्मा मनसैवात-द्रष्टव्य इति श्रुतेः मनोग्राद्यात्वात् । 'स्वयमेवात्मनात्मानं वेत्य त्वं प्रस्कोत्तम' इति गीतावाक्यादिति चेत्रशहः तृतीयस्त्वित । मनसः सकाशात्राणस प्राणमासण उपसंहारमासणे वा त्रयं वा हदं नामरूपकर्मेत्यारम्भके निरुपितस्य नामरूपकर्गात्मकस्य तदेत्तत्रय सदेकमयमारमेति श्रतेः आत्म-रूपस्य भेदज्ञानजनने । तन्त्रेति ध्मा शुन्दाधिसंयोगयोः भ्वा. प. अ. धमतीति ध्मा कर्तरि किप अन्त्रिकारच्छान्दसः शङ्कस्य ध्मः शङ्कध्म इति । वाद्या अतिरिक्ताः शङ्कश्रन्दाः प्राणेन मनोभेद-ज्ञापकाः प्राण आत्मा मनोभिन्नः परंपरया शृह्वशब्दस्तस्य प्रयोजनकत्वादित्वत्र हेतोः सद्भपा-सिद्धत्वात् । परंपरया शङ्घशन्दप्रयोजकत्वस्य हेतोरवान्तरश्चन्दादौ सत्त्वेन प्राणेऽभावात् । प्रहणं ज्ञानं पूर्वत् अनुमानं तु प्राण आत्मा मनोभिन्नरूपनामकर्मात्मत्वात् । यत्नैवं तत्नैनं मनोवत् । साक्षाच्छन्नग्रव्यग्रेजकत्वाद्वा । ननु साक्षाच्छन्नग्रव्यग्योजकत्वं मनोमये वेदे ।

'स एप जीनो निवरत्रस्तिः त्राणेन घोषेण गुहां त्रनिष्टः । सनोमयं स्हमगुरोस रूपं मात्रा स्तरो वर्ण इति स्वविष्ठः' ॥ इति ।

### भाष्यप्रकाशः ।

तृतीयस्त्वम्यन्तरान्मनसोऽपि भेदज्ञानजनने तत्र वाह्याः शब्दा मन्द्रतारादयस्ते प्राणस्य म मनोभेदज्ञापकाः । ग्रंखस्य ग्रंखघ्मस्य वा ग्रहणेन तु शब्दस्तस्कारणस्यान्तःकरणाद् भेदेन ज्ञापकवमा गृहीतो भवति । ग्रुष्टपप्राणस्यायं शब्द इति । एवं संघाताद् भिन्नतया संघातेऽन्त-रात्मज्ञाने उपायो मननात्मक उक्तः । तत्र कार्यलिङ्गमज्ञमानमात्मनि चित्तं निवेशयतीति सिद्धम् । तत्रात्मकार्यविवश्चयेव इतः पूर्वमात्मज्ञाने सर्वज्ञानस्योक्तत्वादात्मा सर्वत्वेन वक्तव्यः । तत्र कथमात्मनः सर्वत्वभित्याकाङ्मायां तत एयोत्पन्नं सर्वे तत्रैय लीयत इति घटादेः पूर्व पथाच मृदिव सर्वस्थात्मेति वोधनाय, सय्या आर्द्धेषाग्रेरिति स यथा सर्वासामपामिति कण्डिकाद्वयेनाह । तेन नैयायिकायभिमतं निमित्तमात्रन्तं निराकृतम् । तथापि स्थितिदशायां

गायत्रीमित्यङ्गानि जानीयाद्यो जानीते सोमृतत्वं च गच्छति अग्रे गोंमूर्छक्मीभुवर्छक्मीः सुवः काठकर्णी तत्रो महाठक्ष्मीति श्रुतिः अत्र श्रों सुवः महाठक्ष्मीत्रमेदेनीक्तिः । पद्मपुराणे चोत्तरखण्डे ।

'प्रपमानुरिति रूपातो गोपो ज्ञातिमतां वरः । तस्य पत्नी महामागा नामा तीमान्यसुन्दरी ॥ तानुमी बखसाविच्यी स्वारीन जगती गती । तानुमी बखसाविच्यी स्वारीन जगती गती । तयोगेंद्दे महाठक्ष्मीः प्रादुर्भृता सुरेखरी ॥ अयोनिजा विशालाक्षी क्रप्णसानन्दकारिणी । मासे भाद्रपदेष्टम्यां भोमे सुरुक्षमण्डिते' ॥ इति ।

तस्य वाचकः प्रणव इति योगस्त्रम् । तस्यासङ्गपुरुषस्य । तथा चारमतद्वाहके मनसि उत्तवा आत्मवाचकः प्रणवः उक्तः । स प्राणपदार्थः । नामरूपकर्मत्वात् । कर्म च 'क्रिया सा रापिका देवी' इति कुत्रचिद्वाक्यात् राषिका । नतु आकाग्रस्य उन्दो न प्राणस्य नामरूपकर्मरूपस्य श्रुतेस्तु अन्दर्मरूपलात् आकाग्रस्य अपेतस्य अपेतस्य अपेतस्य अपेतस्य अपेतस्य विश्वास्य विश्व

'आसीञ्ज्ञानमयो द्धर्यः केवछं निर्विकल्पितम् । नान्त्रनोगोचसतीतं द्विषा समभवद् बृहत् । तयोरेकतरो द्धर्यः प्रकृतिः सोभयास्मिका' ॥ इति ।

प्कादशस्क्रन्यसार्थस्त्रोकात् । सिद्धमाडुः एवमिति । संघातादिति स्हमदेहासमनस्थ । गतु स्म्यदेहप्रहणेनैव मनोप्रहणात् । प्रवस्ताने प्रवस्ति । संघातादिति स्हमदेहासमनस्थ । गतु स्म्यदेहप्रहणेनैव मनोप्रहणात् । प्रवस्तनोप्रहणमपार्थिमिति चेत्र श्वतिप्रमाणयात् स्क्ष्यदेशे करूने प्रवस्त्रप्रहण्यत् । तथा सकीचेकमीक्तपृष्टार्ग्गौस्वात् न कीचकप्रदस्य गास्त्रपृष्टिप्रश्यन्विधिष्टे दिते । असमनेति उन्दुर्गात्रप्रहणन्त्रपरेणात्म्वानोत्त्रया स्थान्त्रपर्पात्मप्त्रप्रात्मित्त्रपर्पात्मप्त्रप्ति उन्दुर्गात्मप्तिस्याः । अत्र मां ग्राण्यन्त्रद्वा सक्त हेतुभिरीश्वस्य' इति वाक्यादाहु- स्त्रप्रोते । सुक्ति कार्यात्मकात्रपात्मप्त्रान्ते । तथा संपात आसम्बात् चेष्टावन्त्रादिति चेष्टाया आस्म- कार्यस्त्रति । कार्यादिति हेतुभी । तत्र क्ष्मिति माध्यं विवरीतुनाहुः तत्रात्मकार्यिति

स एव नातिरिक्तं विश्वतीति, स यथा सैन्धवधन इत्यनेनाह । आधेयत्वेन ताव-न्मात्रतानिराकरणायाह न प्रेत्य संज्ञास्तीति । कार्यातिरिक्तरूपं कथियुं न शक्यत इति तत्र विशेषाकाङ्काषामितिरिक्ताकथने वश्चकत्वमाशङ्क्य तत्परिहा-

### भाष्यप्रकाशः ।

भेददर्जनात् पूर्वोक्तं सर्वमुपचारमात्रं मंखत इति तिश्वारणाय मध्ये श्वितिद्वायामणि स्र आत्मैव केवलो, नातिरिक्तं किमण्याधेयत्वेन विद्यतीत्यन्वर्विहित्तस्वानन्वरत्वमधाद्यत्वमैकरूण्यं चाह। 'स यथा सैन्यवघनोऽनन्वरोऽयाद्याः कृत्स्तो स्तयन एव सादेवं वा अरे इदं महस्द्रतमन-न्वमपारं कृत्सः प्रज्ञाधन एव' इति । विहं सर्वदा कृत्ता न प्रतीयते इत्यत आह । एतेम्यो भूतेम्यः समुत्याय तान्वेवानुविनन्वयतीति । एतानि द्यरीरात्मकानि महान्ति च भूतानि कार्यवादस्य ज्ञापकानीति तेम्यः समुत्याय तद्वारा स्व ज्ञापवित्वा तानि विनन्त्यन्ति सम्ययमात्वाद्याद्वाद्या ज्ञापकानीति तेम्यः समुत्याय तद्वारा स्व ज्ञापवित्वा तानि विनन्नयन्ति सन्त्ययमात्ताव्यव्याद्यायां वावन्मात्रतानिराक्तरणायाह न प्रेत्य संज्ञातीति । प्रेत्य भूतलयोत्तरं द्वां सम्यग् ज्ञापकं नास्ति । कार्यभूतलयोत्तरं द्वां सम्यग् ज्ञापकं नास्ति । कार्यभूतलयोत्तरं द्वां सम्यग् ज्ञापकं नास्ति । कार्यातिरिक्तं तस्य स्व वक्तं वि । क्षय कार्यातिरिक्तं तस्य स्व वक्तं वक्तं न व्यवस्त इति । ज्ञापते । न स्व स्व वक्तंति । विद्यमानन्त्यान स्व कार्यातिरिक्तं तस्य स्व वक्तं वि न ज्ञापते । न स्व स्व स्तिरिक्तं केवियानानि विद्यमानन्त्याम स्व कार्यातिरिक्तं विवानापित्व वा अद्यमिदं विज्ञानामि न प्रेत्य संज्ञात्वीति । मोहान्तं मोहमध्यमापीपद्व वा अद्यमिदं विज्ञानामि न प्रेत्य संज्ञात्वीति । मोहान्तं मोहमध्यमापीपद्व आपादित्वानिति ग्रेपोऽर्थः स्कुटः । एवं मैत्रेय्या कक्तं तत्र विज्ञानामि न प्रेत्य संज्ञात्वीति । मोहान्तं मोहमध्यमापीपद्व आपादित्वानिति ग्रेपोऽर्थः स्कुटः । एवं मैत्रेय्या उक्ते तत्र विज्ञेपाकाहायामितिरिक्ताक्रयने वश्वकत्वमाराङ्क्य तत्तरिहात्त्याह ।

### रक्तिः ।

तन्तुकार्यपटवत् । इतः पूर्वे विषयश्चतौ विवृण्वन्ति तच्य कथिमिति । निमित्तिति 'संसारमहीरहस्स वीजाय' इति नैयायिकाः । मायावादिनस्तु सगुणात् एष्टिरिति, सांस्याः 'प्रधानाज्ञमञ्चायत' इति तेपामिमतं निमित्तमात्रस्वमात्सनो निराकृतमभिन्ननिमित्तोपादानस्तं मृदिविति द्यान्तेन समन्वया-धिकरणोकं स्मारितम् । मध्येपीति माध्यं विवरीतुमाहुः तथापीति । पूर्वोक्तं मृदिव घटादेः पूर्वं पश्चात्र सर्वस्थात्मेति वोधनाय कण्डिकाद्दयोक्तम् । तावन्मात्रेति भाष्यं विवरीतुमाहुः नथापीति । पूर्वोक्तं मृदिव घटादेः पूर्वं पश्चात्र सर्वस्थात्मेति वोधनाय कण्डिकाद्दयोक्तम् । तावन्मात्रेति भाष्यं विवरीतुमाहुः कार्यमेत्रेति । कार्यमिति कीरारं वीवपश्चे जगत् विद्यान्ते कार्यं तस्य जीवस्य ज्ञापकमिति वाध्यं विवरीतुमाहुः कार्यमेत्रेति । कार्यमिति वाध्यं विवरीतुमाहुः कार्यमेत्रेति । कार्यमिति वाध्यं वीवपश्च जगत् विद्यान्ते कार्यं तस्य जीवस्य ज्ञापकमिति वाध्यं विवरीत् । स्वान्तिनिति क्षेत्रम् । स्व वीव । नदानिमिति संपातादिल्यकाले । स इति जीवः । मोहान्तमिति 'अन्तः प्रान्तेनितके' इति विज्ञात् । एकस्य मध्यवाचकत्वात् । कोशन्तत्वात् मध्यार्थकत्तराहुः मोहमध्यमिति मोहमध्यं यथा भवति तथा । मोहमध्ये इति यावत् । आसमन्तात् प्रापितवानिस । दोप इति न वी द्यादिस्थेः वेषः स स्कृट इत्यर्थः । तत्र विद्योपिति नाष्यं विवृण्वन्ति एवं मैत्रेत्येति तृतीयान्तं संहिताविवक्षाभावान्नाद्वाष्टः विवक्षातः कारकाणि भवन्तीति प्रध्यन्तं वा । तन्निति विज्ञानयन एवेति प्रतिवाय पुनर्ते प्रस्त संज्ञास्तिति विद्यान्ति । कार्येति कार्याद्वेल्यस्य । निस्तदेनेश्वस्य ।

रायाह स होवाचेति । अविनाशीलनेन कार्यवैलक्षण्यं सिद्धवत्कारेणोक्त्वा विषयसंवन्धेन संसारमाह मात्रासंसर्गस्वस्य भवतीति । विशेषतस्वकथने हेतुमाह गद्वैतमित्यादिना, यावत्समाप्ति। चक्षु रूपमेव पश्यति, नात्मानम्।

# भारतच्याताः ।

स होवाचेत्यादि। स होवाच याज्ञवल्क्यः। न या अरे मोहमहं त्रवीम्यविनाशी वा अरे अवमात्मा अनुन्धितिधर्मा मात्रासंसर्गस्त्वस्य भवतीति । अत्र, अविनाशीत्यनेन सहप-नित्यत्वस, न विद्यते उच्छित्तिर्येषां तेऽनुच्छित्तयस्तादशा धर्मा यसेत्यन्रच्छित्तिधर्मेत्यनेन स्तर्धर्माणां च नित्यत्वस्य बोधनात् कार्यवैरुक्षण्यं सिद्धवत्कारेणोक्तवा विषयसंबन्धेन स्वरूपधर्माणां च नित्यत्वस्य वीधनीत् कायनलक्षण्य सिद्धवस्कारणावत्वा विषयसभ्यभ्य संसारमाह । मात्रासंसर्गस्त्वस्य भवतीति । तथाच यद्यनित्यः साद् विषयसंबन्धेन पुनः संसारः कस्य सादतः सोऽविनाशील्यर्थः । यद्येवं वर्षि वद्दर्शनार्थं विश्लेपोऽपि वक्तव्य इत्याकाङ्गायां विशेषवस्त्वकथने हेतुमाह यद्वै तमित्यादिना, यावत्समाप्ति यद्वै तत्र पश्यति पश्यन् चै तद् हुष्ट्व्यं न पश्यति । न हि हुष्टुद्धविपरिलोपो विद्यते अविनाशित्वात् । न तु द्वितीयमस्ति विशेष्ट्यद् विभक्तं यत् पश्यिति । तत्र पश्यतीत्यत्रानुसारस्य परसवर्षः । यत्यक्ष्यं रूपमेव पश्यति, नात्मानमत्वो यद्वै तत्र पश्यतीत्यनेनात्मदर्शनभावमन्त्व कार्यस्य स्वरागात्मकत्वात् । नजु रूपनप्पारमेति कथमदर्शनमुज्यत इति चेत् तत्राह । पश्यन् वै तद्रष्टच्यं न पश्यति । रूपारमकमारमानं पश्यन्तिपे द्रष्टच्यत्वेन न पश्यतीति । तथाचेदं तस्य दर्शनाभावस्य खरूपं, न तु सर्वथा अविषयतया तद्दर्शनाभावरूपमित्यर्थः । नन कथमेतदवगम्यते 

रिक्यः ।

विद्वनकारस्यकं वैपरं निश्चयनायकम् । वे निश्चयनाविनावयनुन्धित्तिपर्मेति । विदेशयन इति भाष्यं विवरीतुमादुः यद्येवमिति । विद्युण्वन्ति विशेषतस्त्वित । चक्ष्मू रूपमिति भाष्यं विवरीतु व्याख्येयां श्रुतिमादुः यद्रै नन्नेति । यद्वै तन्नित्यादीति भाष्ये परसवर्णकपनादादुः तत्र पद्म्यतीः व्याप्तात् अभवाशुः पञ्च तथाता । यह ताथ्रत्याद्वात माध्य परस्वणक्षणादाहुः तत्र पद्यताः व्याप्तेति (अनुस्वारस्य यि परस्वणः) इति सुत्रेण । विद्युण्वन्ति यत्यश्चश्चरिति अत्र यदिस्यव्ययं यत इत्यर्षे, वै निश्चपेन । द्रष्टुर्देश्वर्यमाणाया कर्तृत्वमित्रेत्योक्तं चश्चरिति । रूपमेवेति आत्मकर्भ- कर्द्यनामायस्य किंचित्कर्मकुर्द्यनरूपप्रतियोगिनिरूपणाधीननिरूपणकत्वाद्रप्रमेव पश्चतीति छन्धम् । वाद्यास्त्रावद्रप्रतिरिक्तं द्रव्यमिष पश्चनतीति चेत्र । वाद्यास्त्रावद्रप्रतिरिक्तं द्रव्यं नेच्छन्ति तद्वादान्तरोपिरूकं भगवत उक्तमिति । नात्मानमिति तन्न पश्यतीत्यस्थार्थः । एतेन भाष्यमपि व्याकृतम् । ननु रूपमिति माप्यं व्याचकुः कार्यस्येति । तत्राहेति एतेन तत्रेति माध्यं कियाध्याहारेण व्याकृतम् । पद्यन् वा इति भाष्यं व्याचकुः परुघन्वेति । व्यत्ययो बहुरुमिति सुवविभागेन ।

'सुप्तिङ्जपग्रहलिङ्गनराणां कालहलच्खरकर्तृयकां च ।

च्यलयमिच्छति शास्त्रकृदेगां तद्पि च सिद्धति वाहुठकेन'।। इति जिङ्गच्यसयः परयन्तीसर्थः । द्रष्टुर्दृष्टिः । द्रष्टद्यस्वेनेति किं तु रूपलेन परयति ।

इदिनिति द्रष्टन्यत्वेनादर्शनम् । सर्वथेति रूपत्वेनापि । तद्दर्शनेनेति आत्मदर्शनाभावरूपम् ।

नतु रूपमप्पात्मेतिचेत् । तत्रापइयन् वै तद् द्रष्टव्यत्वेन न पइयति । न हि द्रष्टु-स्ररूपं दइयज्ञानेन ज्ञातं भवसतद्रूपत्वात् । एवं द्रष्टृदइयव्यवहारे अज्ञानावस्थायां विद्योपतस्त्वज्ञानमदावयसुक्त्वा ज्ञानोत्तरं कर्मकर्तृभाव एव नास्तीत्याह्, यत्र

# भाष्यप्रकाशः ।

रूपो न विद्यते। इतः। अविनाधित्वात्। स्वरूपतः स्वरूपधर्मतथ निस्यत्वात् । तर्हि पश्यन्तमेन, नापश्यन्तं तत्राह् ।न त्वित्यादि। यद् द्वितीयं पश्येद् यद् दर्शनकरणमिन्द्रियं वद्य तत आत्मनो-ऽन्यद् विभक्तं नास्ति । भेदे विभागे च सति द्रष्टृष्टश्यभावः । स तु कार्ययो रूपचक्षुपोरेशातो स्वदर्शनम् । न तु कार्ययो रूपचक्षुपोरेशातो स्वदर्शनम् । न तु कार्ययो रूपचक्षुपायाचक्षुः स्वकारणमात्मानं न पश्यतीत्यपश्यन्तम् । न हि द्रष्टुः स्वरूपं दश्यज्ञानेन ज्ञातं भवति । अतद्रूपत्वात् एवमग्रेऽपि वोष्यम् । एवं द्रष्टृष्टश्यन्यवहारे अज्ञानावस्थायां विशेषतस्तज्ञानः मशक्यस्रवस्ता ज्ञानदशायां विशेषतस्तज्ञानः मशक्यस्रवस्ता ज्ञानदशायां विशेषतो वर्ष्कं अक्यो भविष्यतीत्याकाक्षायां ज्ञानोत्तर्रं कर्मकर्तृभाव

### रहिमः ।

खरूपत इति आत्मत्वादिरूपतः । खरूपधर्मो अविनाशित्वं जगजनमादिकर्तृत्वं समन्वयाधि-करणोक्तमभिन्ननिमत्तोपादानत्वमिदमित्यतया शन्दाप्रतिपाद्यत्वं चेक्षलिधिकरणोक्तं तथा च रूपेप्यस्ति-भातिष्रियत्वेनान्वयात रूपत्वेन विरुद्धः परिठोषोऽदर्शनरूपो न विद्यत इति भावः । पद्भयत्त्वमिति चक्षुप आत्मनः परयतीति परयस्तत्त्वम् । अपरयत्त्वं स्वाभिन्नात्मनश्रक्षुपोऽपरयत्त्वं न रूपतीत्यात । भेदे विभागे चेति । नतु च न त तद्दितीयमस्तीसत्राभावप्रतियोगिद्वितीयं चक्षरादीन्द्रियं तत्र द्वितीयत्वं अन्यदित्यक्तभेदप्रयोज्यमस्त विभक्तमित्यधिकमिति चेत्र समवायाभ्यपगमाज्ञ साम्यादनविश्यतेरिति सूत्रे गुणादिष्विप विचारे इलादिना विभागसापि स्वरूपानितरेक उक्तः स न क्षोदक्षमः। पदार्थतत्त्वविवेचनग्रन्थे शिरोमणिना विभागतत्त्वाविवेचनात्। यथा दिक्काली नेश्वरादितिरिच्येते इति दिकालतत्त्वे विवेचिते तथा । एवमिप भिन्नो घटः पटाद्विभक्तः । इति प्रत्यये विभागो भेदस्बरूप एवमन्यत्रापि स्वरूपानतिरेको द्रष्टव्यः । ततोन्यद्विभक्तमिति श्रतिरिति । विभागो ग्रुणान्तरमिति नैयायिकाः । न चैवंसति न तु द्वितीयमत्तीत्युक्तवा ततोन्यदिति विभक्तमिति चोभयोरेकपदमस्त तावतेव चारितार्थ्यमिति दोपानुद्धार इति वाच्यम् । सजातीयविजातीयस्वगत-द्वेतवारणाय द्वितीयान्यविभक्तपदानामावश्यकत्वेनादोपात् । यत्र त्वस्य सर्वमात्मेवामृत् तत्केन कं पर्यदिति वक्ष्यमाणत्वात । द्वितीये सजातीयमन्यद्विजातीयं घटः पटादन्यो न त् घटो घटात अन्य इति प्रस्तयात् । विभक्तत्वं स्वमते । यथाविभागमविभागः स्वगतः यत्र कपाले कर्न ततः कपालद्वयविभागः । ततो घटारम्भकसंयोगनाशस्ततस्तेनैवं कपालविभागेन सकर्मणः कपालसाकाशा-दिविभागो जन्यते ततः पूर्वसंयोगनाशः तत उत्तरदेशसंयोगः ततः कर्मनाश इति मुक्तावल्याम्। 'अविभक्तं च मृतेषु विभक्तमिव च स्थितम्' इति गीता अद्यणि । एकमेवाद्वितीयं मृद्यः इति च । नहीति भाष्यं विवृण्वन्ति नहीति स्पष्टम् । विरुद्धधर्माश्रयत्वादाहुः अतद्भूपेति । अरुपवतस्त्रे जगिंदिलक्षणं निर्वति प्रतिपादनात् । अत एव रूपनवज्ञाने ततुत्वचक्षुरादिसाधनं आत्मज्ञाने तु भत्तयादीति युज्यते । नतु रूपनेव चक्षुःखले कृतो नोक्तं कार्यत्वसाम्यादिति शक्क्षम् ॥ मान्ये दश्यज्ञानेनेत्यत्र दश्यपदेन रूपं गृहीतम् । तस्याः तद्रप्रत्वप्रतिषिपादविषायाः । सुगुपदेक्त्रैवाल्माः भेदाभेदी न प्रतिपत्तं शक्येते इति अतो रूपं नोक्तम् । चशुरुपात्तं प्रकाशे । अतिदिशति एवम् श्रेपीति

# वा अन्यदिव स्यादिसादिना । इदमेव हि ज्ञानमसृतत्विमति ।

भाष्यप्रकाशः ।

प्य नास्तीत्याह । यत्र वा अन्यदिव स्वात् तत्रान्योऽन्यत पत्रचेदित्यादि । यत्र त्वस्य सर्वमारमे वाभूत् तत् केन कं पत्र्येदित्यादि । तथाचावस्याद्देऽज्यदावयवचनत्वाद् विशेषतो न वर्ष्ठ शम्य इत्यर्थः । तदेतन्त्रिगमयति येनेदं सर्वं विज्ञानाति तं केन विज्ञानीयाद्, विश्वातारमरे केन विज्ञानीयादित । पत्रप्रपदित्योक्तप्रपत्तं रति उक्तानुशासनाति मैनेय्येतावदरे खल्वमृतत्वमिति। इदमेव हि झानं सर्वनिमिचोपाद्तनभूतमिनाश्येकमेव तत्त्वमित्याकारकज्ञानोत्तरं यस्मिति-विषयात्मस्त्रं श्रानं तदेवाऽमृतत्वमित्यर्थः ।

रियाः । यद्वे तन्न जिन्नतीत्यादौ यद्वे तन्न रसयतीत्यादौ यद्वे तन्न वदतीत्यादौ यद्वे तन्न शृणोतीत्यादौ यद्व तथ जिनवास्तात् पद्व तथ राज्यस्तात्वात्त्र पद्व तथ उपरातात्त्रात्त्र पद्व तथ उपरात्त्रात्त्र स्व विद्यान्त यद्वै तम्न मनुते इसादौ यद्वै तम्न स्थातीत्वादौ यद्वै तम्न विज्ञानतित्वादौ । एवं इस्टीति भाग्यं विद्युप्तनित्त स्म एवं द्वस्टिति । यत्र वा अन्यदिव स्वात्त्रमत्योन्यत्वस्येत्त्र्योन्यद्वित्रानीयादिति । अप्रमा अनुतमाहुः यत्र त्वस्येति । इत्यादीति तत्केन् कं जिन्नेत् त्केन् करस्ययेत्त्केन कमभिवदेत् श्रुतिमोहुः यत्र त्यस्यात । इत्यादाति वाद्यन क लागन्य वाद्यन करत्यप्रवादक कर्मानग्यव् तत्केन कर श्रुण्यात् तत्केन कं मन्त्रीत तत्केन कं एश्येत् तत्केन कं विज्ञानीयात् इति । अग्रिमामाहुः येनेदमिति येनेद्रश्सर्वमिति कपित्ताठः । श्रुत्यर्थः स्पष्टः । इत्नीति श्रुतिस्यं पदम् । अग्रिमाया आगासमाहुः एवसुपति इदमेव हीत्यादिभाष्यं विग्रुण्यन्ति इदमेवेति । सर्वस्य निमित्तो-पादानमृतं अविद्वहशायां सखण्डमुखज्ञाने विचारविषये 'आत्मा वा अरे द्रष्ट्याः' इसादिभिः ज्ञानं प्रवृत्तं तदत्रोक्तम् । यन्निर्विषयमात्मरूपं ज्ञापितं विद्वद्दशायामखण्डनग्रज्ञाने विचारविषये यत्र त्यस्य सर्वमारमैवाम्दित्यादिभिर्ज्ञानं तदत्रोक्तम् । इदमखण्डसखण्डभेदेन द्वैराश्यं प्राप्तं ज्ञानं मैत्रेयीनाह्यणे एकस्मिन्नमृतत्वप्रश्ने उक्तमिस्रेतदेवामृतत्वम् । निष्कान्तं विषयेभ्यः इति निर्विषयं ग्राहकस्य मन भोदेरात्मरूपत्वातः तद्विपयादिषि निष्कान्तम् । श्रात्यन्तरेति शारीरबाद्यणसेन । तसेति जीवसः मद्यत्वमेतदात्मत्वम् । नतु सिद्धान्ते जीवसैतद्वद्यत्वं दूपणाय कुतः पूर्वपश्चिज्ञानविपयमाचार्यमतस्यार्धुः निकलाबेति चेत्र पूर्वपक्षिप्रवेशक्षात्र प्राप्तायक्ष्यप्रभाव क्षण स्थापक्षात्रान्त्रात्र निकलाबेति चेत्र पूर्वपक्षिप्रवेशक्ष्यत्रात् जीवीयमद्यत्याचार्यमतस्याप्रिनिकलेति कान्दोग्य ऐतदात्म्यमिदं सर्वमिति सार्यानाष्ट्रीनिकलाब । अतिरिक्तत्वादित अधिकंतु भेदनिर्देशात् इति स्वभाप्ये एतदुक्तम् । अत्र चेति माद्यणे । स स्याद्रपान्नेरमादितस्य प्रथम्यमाविनिक्षरत्वेतं वा अरे अस महतो मूतस्य निःश्वसितमेतयदग्वेते महर्वेदः सामवेदीयवीक्षिस्स इतिहासः पुराणनिया उपनिषदः श्लोकाः सुप्राण्यनुन्याल्यानानि न्याल्यानानि दत्तं हुतमाशितं याचितमयं ठोकः परठोकः सर्वाणि भूतानि अस्वैवैतानि सर्वाणि प्रतिष्वसितानीसत्र । त्रह्य तं परादायोन्यत्रारमनो मध्य पेद क्षत्रं तं परादायोत्पत्रात्मतो . इत्याद्यत्तवा इदं मधेदं क्षत्रमिमे ठीका इते देवा इमानि महानीदर धर्व परमात्मेलत्र चात्राम्यादितस्येतस्य प्रज्वितस्येतस्यः। अमित आसमन्ताद्वितस्य अन्यनेत्रत्र सार्वविमक्तिकस्तरः । अन्यत् । जगस्कर्तृत्वेति यथाक्रममुक्तश्रुत्यर्थो आदिपदेनेदं मधेलव मधसमन्वयेन प्राद्यणजातित्वरूपं नद्यत्वं महाठिङ्गम् । अभ्यहितेति अम्यहितत्वं सेशरसांस्ये इवानीश्वरसांस्ये ईश्वरवञ्जीवप्रतिपादकनाद्यणप्रतिपायस्तम् । तस्मिन्नितिः जीवे शारीर-प्राचणीकं मधलं जगत्कर्गृत्वं च । असम्रपुरुषादुत्कृष्य जीव उत्कर्षः उत्कर्षणं तस्मै । सिद्धान्ते तु जीवे .पतदात्मलम् अधलं जगनम्मादिकर्गृत्वं मधत्वमंग्रमात्रं तत्वमसीसत्र तस्म त्वं तत्

तन्नादिमध्यावसानेषु जीवप्रकरणिमत्येव प्रतिभाति । तस्य ब्रह्मता जग-त्कर्तृत्वभित्युत्कर्षः । न तु तस्मादन्यव् ब्रह्मत्वेन वनतुं युक्तम् । अर्थविरोपाव । तसाद् वेदे सृष्टिवाक्यानामेतक्यायेनान्यार्थत्वान्न ब्रह्म जगत्कारणिमति प्रकृति-

### भाष्यप्रकाशः ।

एवं विषयनावयं व्याख्याय पूर्वपक्षी सामिप्रायमाह तद्यादीत्यादि । नन्ययमात्मा प्रक्षेति श्रुत्यन्तरे एतस्य प्रक्षत्वं विहितं, न तु प्रक्षण एतदात्मस्यमतोऽस्मादात्मने। प्रक्षणोऽतिरिक्तत्वादत्य च नायकर्त्वाचायात्मकाद्यादिरुपम्बलिङ्गादस्य म्रक्षमक्षणस्यमेवास्त्वितिचेत् त्राह तस्य म्रक्षातेत्यादि । तथाचाम्यहित्त्वात् तस्मिन्नेतव्द्वयम्रक्तप्रियोच्यते । ननु किम्न्र मानमिति चेदन्यथाऽनुपपत्तिमेव जानीहि । एतावदरे खल्वमृतत्विमित्यनेनाऽमृतत्वस्यात्रेव नियमितत्वात्र तु तस्मादन्यद् म्रक्कार्यने वक्तु गुक्तमर्थविरोधाच । त्रक्ष स्विकारं कथं कार्यकर्णण विक्रपादित्यर्थविरोधादित्यर्थः । सिद्धमाह तस्मादित्यादि । [अर्थविरोधन म्रक्षणः कारणताया वाधितत्वादात्मातिरिक्तम्बाभावाच वेदे सृष्टिवाक्यानामृतक्यायेन अत्राद्धंघायेरिति वृष्टान्वाचथा तत्ससृष्टस्याप्नेनाविधभूमजनकत्वं तथा प्रकृतिसंसृष्टस्य जीवस्य रूपनामात्मक-प्रपञ्चनकत्वमिति सिच्यतीत्येत्वच्यायेन] जीवस्तुत्यर्थस्यानातिरिक्तं म्रक्ष जगत्कारणमिति जीवाधिष्टिता प्रकृतिरेव कारणम् । तेन प्रकृतिकारणवाद एव गुक्त इति प्राप्ते इत्यर्थः । स्र

# रहिमः ।

त्वमसीति श्रकारद्वयदर्शनात । न त्वित्यादि भाष्यमवतारयन्ति स्म नन् किमिति । अन्यथेति तया हि अत्रोपसंहारसार्थसामृतत्वरूपस निर्णायकत्वेन तत्र च प्रव्रता जगत्कर्तृत्वं चेत्येतद् द्वयविशिष्टजीवं एतावस्पदेन परामुश्यामृतत्वोक्तिः प्रमितार्थः । जीवस्यामृतत्वं तद्वद्वतारूपार्थान्तरं विनातपपद्यमानस्तस्योपपत्तयेर्थान्तरकल्पना जीवस्य ब्रह्मत्वकल्पनार्थापत्तिस्तन्मानमिति प्रस्थानरत्ना-करेशीपतिस्त प्रत्यक्षेण शन्देन वा प्रमितस्यार्थस्यार्थान्तरं विनानुपपद्यमानस्य उपपत्तये यथार्थान्तर-कल्पना एवमर्थापत्तेर्मानतोक्ता । तथापि लाधवाजीवस्य महत्वजगज्ञनमादिकर्तत्वयोः कल्पना-प्रकारान्यप्रकारेणोपऋमोक्तस्य ब्राह्मणेऽस्तत्वानपपत्तिरित्यन्यथानपपत्तिर्मानं जानीद्दीरयक्तम् । सांख्य-मते प्रमाणानां त्रैविध्यात 'त्रिविधं प्रमाणं तिसद्धौ सर्वसिद्धेर्नाधिन्यसिद्धिः' इति स्वात् । तदपि मानत्वमनुमानत्वेनान्ययानुपपत्तेर्नान्ययानुपपत्तित्वेन यथा नैयायिकानाम् । तदनुमानं त जीवन्देवदत्तो गृहे नास्तीत्वत्र देवदत्तो वहिरास्ति जीवत्वे सति गृहेऽअसत्त्वात् इति केवलन्यतिरेकि सांख्यमतत्वाद्वपातम् । यादशार्थान्तरं विनानुपपद्यमानत्वं तादशार्थान्तरं मद्य जगत्कर्तत्वविशिष्ट-जीवरूपं माम्ये वस्यते इलाश्येन विवरीतमाहः एतावदिति । अत्रैवेति । त्रिविधप्रमाणेषु शन्दप्रमाणेन जीव एव । विवृण्वन्ति न तु तस्मादिति । अर्थेतिमान्यं निक्षिप्य व्याचक्रः अर्थेति । विक्रुयोदिति परिणामवादिनः सांख्याः । आहेति पूर्वपक्ष्याहः । ब्रह्मण इसविकृतस्ये-त्यर्थः । आत्मेति भारमा जीवः तदतिरिक्तस ब्रह्मणोऽमावात् । नतु वेदे 'प्रजापतिरकामयत ब्रजाः स्त्रेय' इति तृतीयाष्टके रिष्ठका तस्याः का गतिरित्यत आहुः वेदे स्टीति । एतस्यायो मैनेयी-माग्रणन्यायस्तेन । अतिरिक्तमिति जीवातिरिक्तं तदुक्तं 'जन्मादिरवस्थातः पुरुषचहुत्वम्' इति 'जुणा-धिभेदेप्येकस नानायोग आकाशसेव घटादिभिः' इति च सूत्राम्याम् । काषिठसां ल्यमवच्तस्त्रवृत्ती । 111 A. E. C.

# वाद एव युक्त इसेव पाते उपच्ते वाक्यान्वयात् । इदं वाक्यं भगवसेवान्वेति,

#### भाष्यप्रकातः ।

पठित्वा सिद्धान्तं व्याकुर्वते इदमित्यादि । अत्रापि कारणत्वेनेत्यनुवर्तते [इति प्रागेवोक्तम्]। कारणत्वेन ब्रह्मेवात्रावगतन्यं, न जीवः । कुतः? वाक्यान्वयात् । वाक्यसान्वयो वाक्यान्वयत्तस्मात् । सर्वसिन् वेदरूपे महावाक्ये ब्रह्मण एव कारणत्वेनानुगमदर्शनादिदमपि

तेनेति जीवेषि वाधात् प्रकृतिमात्रपर्यवसानेन । अन्वर्तात इति मण्डकप्रसानवर्तते । 'कारणत्वेन चाकाशादिषु यथा व्यपदिष्टोक्तेः' इति स्त्रात् । वाक्य इति समीसमासः वाक्यें अन्वय इति । पाठः प्रमादात् । यद्वा श्रुतिः स्ववाक्यं कर्म भगवस्रेवान्वेति अन्तर्मावितण्यर्थः । कर्मणि वज् अन्विधातोः संहिताया निस्रत्वात् 'निस्रा धातुपसर्गयोः' इति वाक्यात् । वाक्ये अन्वयः इति पाठे । नतु वाक्यं भगवत्येवान्वेतीति भाष्याय प्रतीतार्थमादाय कर्तर्युपपदे समासोस्त्वित चेरंसत्यं कर्तरि कृदित्सस्य तंत्रोपपदं सप्तमीस्थमित्यत्राविचारितत्वातं, त्रत्ययस्याचो विधानेपि एरजित्यनेन चयो जयोऽय इति साधनात्र कर्तेश्वेषपदेऽज्विधानमिति । एतदाश्येनाहुः सर्वस्मिन्निति । वेदरूप इति वेदान्तरुपेपि । वेदष्दस्य वेदान्तेषि शक्तः । वेदेशुनमो वेदार्थो रामकुष्णयोरिति कृष्णोपनिषदः 'गूढं मग्रणि बाब्यये' इति श्रीमामवततृतीयस्कन्ये अनुगमपदेन वेदान्तेनुगमाधिकाणे शब्दसदेह-वारकप्रथमपादे संदिग्धतत्पराणां वाक्येषु भ्रह्मण एव कारणत्वेनानुगमप्रतिपादनात स स्मार्थते । एवं सूत्रं व्याख्याय कुम्भकारः कारः कतः कृतिः कर्तेत्येवमादिष् धातोरेकस्मादप्यपपदेऽन्यपदे प्रसंयनियमाभावात् कर्तरीपपदेऽच् प्रसंय इति संभवेन भाष्यं विवृण्वन्ति इदमपीति । तथा च महावाक्यस्यान्वयो वाक्यान्वयः इति भाष्ये वित्रहः सप्तमीसमासे योगविभागसेष्टसिद्धार्थत्वात् पष्ठीतत्पुरुषः कर्तृकर्मणोः कृतीति कर्तुवीक्यात्पष्ठी सुपृतिङ्चयो वाक्यं भगवति भगवद्विषयं वैपयिकाधारे सप्तमी । अन्वयं सुप्तिङ्संवन्धं प्रतिपाद्यप्रतिपादकमावं करोतीत्वर्थः । अत्र वाक्ये कर्तर्धुपपदे एरजिसच् । नतु यथा कर्मण्यणिसादौ कर्मणीसादिः सौत्री प्रथमार्थे सत्तमी धातोरण् भवति कंम चोपपदसंज्ञामिति तदर्थ इतीति चेन्न माध्ये कर्तर्युपपदे ध्वनितेऽचि धातोरज् भवति कर्ती चोपपदसंज्ञः इति कर्तरि कृदित्यनुसंघायैरजिति सूत्रार्थ इत्यसापि वक्तुं शक्यत्वात् । ननु 'तत्रोपपदं सप्तमीस्मम्' इति सत्रमत्र तत्रेतिपदेन सामान्यतः सप्तम्यन्ते पदे कर्तरीत्यादी वाच्यत्वेन स्थितं वाक्यादि तद्वाचकं पद्मुपपद्मंज्ञं स्यादिति वृत्तौ संभावितायामि वृत्तिकारः सप्तम्यन्ते परे कर्मणीत्यादौ वान्यत्वेन स्थितं कुम्मादि तद्वाचकं पदमुपपदसंत्रं स्यादित्यादेति क्डेंपपदेञ्ज् दुर्लम इति चन्न 'दयातः सन्नोरपामदीत' इत्यन पुमान् श्वियति सन्निनापदर्शनात् भन्नाप्यसित रोपे तन्नोपपद सप्तमीस्यमित्यस्य विचारे वाधकामावात् । तया च सिद्धान्तकोसुया भयमर्थः । तत्रोपपदमिति सूत्रेण सुख्यस्य कर्तुस्तत्रेतिपदेन गौणसुख्यन्यायसनायेन ग्रहणात् कर्मण्यणिलादेरग्रहणापत्या कुम्मकार इत्यत्र कर्मणि वच् प्रसक्तितः कर्तुमुख्यसोपपदेन्वयः । संस्कारः सकर्मणीलादौ समम्यन्त उपपदेषि यया प्रयाजरोपेणामियारयति वय प्रथानक्रमानुः रोभेनादानामेयद्विपोरमियारण पश्चादैन्द्रस्थेति मुख्यक्रमेण ज्ञाप्यते तथेलाह् वृत्तिकृत् गौणमुख्य-न्यापं पापितुं सत्तम्यन्ते पदे कर्मणि इत्सादावित्यादि । तस्मिश्च सत्येव वक्ष्यमाणः प्रलयः सादिति

<sup>.</sup> १. कुम्भादि । २. बाक्यादिः [

# नात्र जीवपाधान्यगन्धोऽपि । सर्वत्र भगवदन्वयेनैव जीवस्यापि प्रियत्वम् ।

भागमानाजाः । वाक्यं भगवत्येवान्वेति । नात्र जीवप्राधान्यगन्धोऽपि, येन प्रकृतिवादं आग्रङ्क्येत । न [न् ] चोपक्रमे । 'न वा अरे' इत्यादिना निरुपधिप्रियत्वेन जीवात्मन एव प्रकृतत्वात कथं न तस प्राधान्यमिति । अत आहुः सर्वजेत्यादि । अत्रायमर्थः । अत्र मैत्रेय्ये मोक्षोपायप्रपदेष्टं निरुपधि-प्रियमात्मानं प्रकृत्य मोक्षोपायभृतं तद्दर्शनं दर्शनोपायभृतं श्रवणादित्रयं चोपदिशति । तत्र त्रियत्वसापाततो विचारे देह एवं ताद्यः प्रतिभातीति विनवारयितमात्मदर्शनादिना सर्वज्ञानं सर्वत्रात्ममेदद्रप्रस्पराधं च बद्दन् सर्वस्थाप्यात्मत्वं वोधयति ताद्दशसर्वात्मकत्वं च देहस्य न संभवति, इति तद्भिन्नः कश्चिदात्मात्र दृष्ट्व्यत्वादिनोपदित्र्यते इति तस्याः ज्ञाने श्रवणेन जाते ततः स क इत्याकाङ्कायां दुन्दुस्यादिदृष्टान्तत्रयं मननार्थं वक्ति तत्र देहचेष्टादिभिः परंपरया ज्ञापितुमाबोद्दशन्तः । ततो बाह्याद्भेदं ज्ञापितुं द्वितीयः । ततोऽम्यन्तराद्भेदं ज्ञापितुं वृतीयस्तेषु त्रिष्वपि दुन्दुभिदुन्दुभ्याधातः वीणावीणावादः शृह्वशृह्वध्मरूपेण द्वौ द्वौ वदन द्वौ जीवपरमात्मानौ देहाद्भिन्नाविति साधयति ततो यदि द्वावपीदशौ तदा द्रष्टव्ये आत्मन्येकवचन किमित्युक्तं १ यद्येक एव ताहशस्तदाजीवे ताहशस्तानतुभवात पूर्वदृष्टान्तत्रये द्वी द्वी किमित्युक्तावित्याकाङ्कायां जीवस्व तद्शत्वेन तद्शीनत्वं वक्तुं 'स यथार्द्रभाग्नेः' 'स यथा सर्वा-सामपाम्' इति किण्डिकाद्रयेन सर्वोत्पादकं प्रलये सर्वाधारं च साधयति तेन नियामकादात्मनो नियम्यसात्मनो भेदः आत्मत्वेनैकरूप्याचाभेद इति सिद्धाति । एवं सिद्धे भेदे सर्वोत्पत्तिन लयाघारी य आत्मा स एव मोक्षार्य निदिष्यासितन्य इति बोधयति तथा च ] शह्यम । रहिमः।

कौमुदी । वश्यमाणः कमिण घञ् । उपातकमौतारेषेनोक्तम् । तेन अन्वेप्यजादयः प्रत्यया मवन्त्येन यया वाक्यान्वय इलग्नेरच् । नतु तर्हि चयो जयो अय इति प्रयोगा न स्युः उपपदामावादिति चेन्न भगवदिन्छया प्रवतानामदृक्त्वात ।

> 'लोके शब्दार्थसंबन्धो रूपं तेषां च यादशम् । न निवादस्तत्र कार्यो लोकोन्छित्तिस्तया मवेत्'॥

र विवादस्य कार्या छात्रा-विराधित पर्वाति वाक्यान्वयादिख्छैं।

इति पत्रावज्यनात् । लेकिकत्वाव छन्दोबस्याणि गवन्तीति वाक्यान्वयादिख्छैं।

किकः प्रयोग इति । तेन वाक्यांन्वयपदं देषा ब्याकृतम् । वाक्येऽच्ययो वाक्यान्ययः । वाक्यः
स्तान्ययो वाक्यान्यय इति । ततु वाक्यस्तान्य इति साब्योक्तमस्तु योगविभागस्येष्टिस्द्र्स्यर्त्वाइत्यायप्रकाशोक्तमपि मा स्त्विति चेत्र । इष्टिसिद्धसन्तात् । अतुन्याच्यानसापि निःविद्यतित्वात् । एवं
वाक्यं महावाक्यित्वह्मोक्तम् । वाक्यमित्वत्र महत्वािमित्वये तु एकत्वमिवविद्यतित्वाययेन
वृद्धौ वाक्यानामन्यय इत्युक्तम् । अन्यया माच्ये महत्वािमित्वये त्वक्तप्ताच्येकवनमम् । नात्रिति
साध्यं विवृद्यतिन समासः । वाक्यसान्वय इति । वाक्यं हीदिसिद्य वेकस्पाध्येयवनमम् । नात्रिति
साध्यं विवृद्यतिन नाक्षेति । गन्यव्यन्दस्तु छेशे संवन्धित्वि वा वीवत्राधान्यये विवाद्यान्ये । वीवस्त्राव्यान्ये । वीवस्त्राव्यान्ये हेशे संवन्धित्ववद्यीः । विकात् । येनिति वीवन्नावान्ये । वीवस्त्रम्यातित्वत्वद्यीत्वेन प्रकृतिकारणवादः । न घोषक्रम इति इत आरम्य क्रावित्युद्धिकः
व्यवस्त्रस्त्रस्त्रस्त्वाच्यानं तथोः सूचीकटाकृन्यायेन छन्नव्याव्यानं व्याक्रियतं । स्वर्वेति

# तस्येव सम्बद्धपत्वात । सर्वोपनिषद्तरोधेनैवास्याप्यर्थस्य वन्तसचितत्वात ।

#### भारवधकाताः ।

आत्मनः प्रकृतत्वेऽपि प्रियत्वेनैव प्रकृततया खेन रूपेणाप्रकृतत्वात् प्रकृततावच्छेदकविचारे सर्वत्र भगवदन्वयेन जीवेऽपि तस्य सन्वात् तदन्वयेनैव जीवसापि प्रियत्वम् । प्रियत्वस्य सुख्यर्भत्वाद्, यो व भूमा तत् सुखं नास्ये सुख्यस्तीति श्रुत्या त्रक्कण एव सुख्रस्पतादत्र प्रतीयमानसापि [प्रियत्वादिहरूप]प्राधान्यस्य ब्रह्मण्येव पर्यवसानेनोपुकृ[मस्य जीववोधकताया 

रदिमः ।

माध्यमवतारयन्ति न चौपऋम इति । प्रियन्वेनेति ।

'अहमात्मात्मनां धातः प्रेष्ठः सन् प्रेयसामपि । अतो मयि रित कुर्यादेहादिर्यत्कृते प्रियः'।।

इति श्रीभागवेत भ्रेयास जात्माना मेत्रयानासणहेय जीवाः तेषा मध्ये हे धातः अहे भ्रष्टः । देहादिर्यन्त्रते प्रिय इसत्र निरुपिप्रीतिविषयत्वसः खस्मिन्नुक्तेतानन्द्रधर्मत्वाच श्रियत्वं नदार्थर्मस्त्रेन । दिशाय्यक्ति । प्रयं इसने निकाशियातिष्यस्त्यः इसिस्तुक्ततानन्यभत्ताव । प्रयत्न प्रवाशमत्त्वन । एक्किशासने व्यवच्छेदो येन जीवीपि संमाय्येत । एत्देवाद्वः स्टेनित । आस्त्तिन जीवत्वेन वा । प्रकृततावच्छेदकं विवतं अन्यमाद्वशेषु प्रकृताताच्छेदकं विवतं अन्यमाद्वशेषु प्रकृताताच्छेदकं विवतं अन्यमाद्वशेषु प्रकृतात्वच्छेदकं विवतं अन्यमाद्वशेषु प्रकृतात्वच्छेदकं विवत्वक्ति विवत्वक्ति

'अञौकिको हि वेदार्थः न युक्तया प्रतिपद्यते । तपसा वेदयुक्या च प्रसादात् परमात्मनः' ॥ इति अतेकाकमादिन्यायस्मयुक्तिई केटा । का सा विष्ठिरेपपविरित्याकाह्वायां सर्वोपनिषदि

# 'तमेव विदित्वा अतिमृत्युमेति' 'आनन्दाद्भेव खल्विमानि भूतानि जायन्ते'

भाष्यप्रकाशः ।

तमेव विदित्वेत्यादि । तथा च सावधारणश्चत्या न प्रकृतिसंसृष्टज्ञानान्मोक्ष इत्यर्थः । किंचाग्रे सर्वासामगं सम्रद्गं, एकायनमेवमित्यादिना अप्स्पर्शानां त्रयोदग्रानां समुद्रादयस्त्रयोदग्र यथा आधारभृतात्तथा आत्मा आधारभृत इत्युक्तं तत्र आपः सम्रद्रसजातीयाः स्पर्शादय पश्च त्यगादीनां ग्राबाः। संकल्पादयः सप्त मनआदीनां कार्याणि। अध्ययन्दश्च गतौ योगिकः। अचि वलः श्राक्षाः । सकट्याद्यः ततः पण्णाराणाः कारायः । याच्याद्यः । मिल्यचिति च्युत्पत्तेः । अयनग्रब्दश्राधिकरणच्युत्पन्नः यन्त्यस्मिनिति च्युत्पत्तेः । तथा च यथा सजातीयानि सजातीये श्राक्षाणि श्राहकै कार्याणि कारणे ठीयन्ते इति तेपां तल्लयस्थानमेव-मात्मापि सजातीयानां ग्राह्माणां कार्याणां च लयस्थानमिति सिद्धति । तच तदेकमन्यक्तमः नन्तरूपमिति श्रुत्युक्तप्रकारके भगवत्युपपद्यते सांख्यमते भृतानां मात्रास तासामिन्द्रियाणां चाह्न-कारे तस महति महतश्र प्रकृतौ लयः । आत्मनि तु न कस्यापि लयः इत्यतः प्रकृतिस्तसंत्सृष्टी वा न वक्तं शक्यते । अतो रूपस्थानविचारेपि आत्मा प्रह्मेव आयाति न तु प्रकृतिसंख्य इत्याशये-नाहुः आनन्दान्ह्येचेत्यादि । अत्रापि सावधारणश्चत्योत्पत्तिस्थितिलयहेतस्तत्स्थानं च ब्रह्मैवे-त्युक्तं तेनापि तथा । अतो यत्पूर्वपक्षिणोक्तं ब्रह्मता जगत्कर्तृत्वं च तस्योत्कर्पार्थे तदसंगतमित्यर्थः । नत सांख्यप्रवचने 'ईटशेश्वरसिद्धिः सिद्धा', इतिस्त्राद्यादशः पूर्वमुक्तस्तादशः प्रकृतिसंस्प्ट एवास्त्वित चेत्राहः सर्व एवात्मान इति । अस्यां सावधारणश्रुतौ हि बहुनामात्मनां त्रह्मणः सकाशास्त्र चरणप्रक्तं तथा सति 'एप उ एव इत्यादिश्चते स यं व्युचरितमात्मानं यथा करोति स तथा भवतीत्युपपद्यते । सांख्यमते तु नित्या बहवः आत्मानस्तेषु यः प्रकृतिसंसुष्टस्तस्य कार्येश्वरत्वं तचासंगतम् । बहुपु समानेष्वेकसीन प्रकृतिसंसृष्टसेश्वरत्वं नान्येपामित्यत्रं निया-मकाभावात् । न च कर्मानादित्वाचहुपपचित्वेषां मते प्रकृतिपुरुपातिरिक्तसानादित्वाभावात् । नापि प्रकृतिसमावाचदुपपित्तसाः आत्मनां च ससमावसैकहृष्यादेकसैव संगी नान्येपा-मित्यत्र तन्मते नियामकस्य वक्तुमशक्यस्वादतस्तन्मतम्प्यसंगतम् । किंच तन्मते चिद्रपस्य जीव-स्वाहंताममतानाशे स्वरूपेणावस्थानं मोक्षस्तदसंगतमित्याहुः 'एप बेवानन्दयाति' तथा च श्रुती निरुपिषुखुस्येव मोक्षरूपस्वात् ब्रह्मणः अतस्तन्मते मोक्षनाक्यमप्यसंगतं स्पात् । तदेतत्तवं हृदिकृत्याहुः संदिग्धादित्यादि । ] किंचेदमवान्तरवाक्यं महावाक्याद् दुर्वेठम् । तच्छेपत्वात् । महावाक्यं तूपनिषत् । ततोऽपि महावाक्यं वेदः । त त सवोऽपि भगवत्पर एव । सर्वे वेदा हति श्रुतेः । वेदेश्व सर्वेदित्यादिस्यतेश्व । उपनिपद्विचारेऽपि, तं त्वौपनिषदमिति, आत्मैवेदमग्र आसीदित्यादिवान्यदर्शनात तसा अपि तत्परत्वमेव । रहिमः ।

लादिमाध्यमिलाशयेनाहुः किंचेदिमिलादि । किंचेति साकत्ये उपपत्तेः साकल्याद्वनतुम्रुचितत्वादिः वर्षेः । बिल्होपपितारभ्यत इति वा । 'किंचारम्ये च साकत्ये' इति विश्वः । इदं त्राह्मणद्वयम् । तं त्वेपनिपदमिति साकत्यत्राह्मणे आत्मेवेदमिति पुरुपनिषत्राह्मणे अन्यवापीति मैनेयीः

<sup>[]</sup> एतिबहान्तर्गतः प्रकाशः पथात् तर्रूक्तीमः प्रणीय गोजितः इति शयते । मूलभीहताक्षराञ्जीवितपुत्तकेऽयं भा<u>गो नाति</u> कर्गुभिनेवीनो निर्मितः । पुत्तकान्तरे तैरैन सकरेपाधिकतया पत्रप्रान्तमागे निवेशितोत्ति सोप्यत्र प्रवितेतित ।

# भाष्यप्रकातः ।

भाष्यप्रकाशः।

[अत उदाहृतजातीयेः श्रुतिसद्देष्टेस्तथाप्रतिपादनादत्रापि प्रियत्वयोधनेन नित्यनित्विधिसुखात्मकं तत्स्वरूपम्। आर्द्रेधाग्निरित्यादिकाण्डकाद्वयेन तत्कार्यं सर्वाणि भूतान्यस्वेन निःश्वतिवानीति-कथनादंशाश्च प्रतिपादिता इत्रीदमपि वाक्यं त्रद्वपरमेवोचितिनित्यर्थः। एतावानर्थस्तद्वोधक् वाक्यस्पस्यस्थ्यं मेद्रयीलाह्मण्डयेपि समानः। अत्रे तु तयोभेदः। तत्र यो द्वावात्मानी पूर्वं कार्यद्वारा परिचायितौ तथोः किं सर्वथा मेदः किं वा कार्यकारणयोदिव मेदामेदाखत अंजािकिनोरिव ताखुत सर्वथा अभेदः तथोः स्वरूपं च किमित्याकाङ्कायां मेद्रय्या अधिकार-जजाजनारच वाड्रव सवया जनपुर पत्रार सारूत च कामल्याकाङ्घाया मत्रय्या आध्कार परीक्षार्थ प्रथमे ब्राह्मणे 'स यथा सैन्धविक्या' इत्यादिना दृष्टान्तेनांग्रुद्धं 'यदं वा अरे इदं महम्द्रतम्' इत्यादिना दार्ष्टीन्तिकस जीवस सहपं च वदति । स यथा सैन्धविख्या स जीवा सिन्धुक्दकं तत्र मवं सैन्धवं रुवणं तस खिल्या शकलः उदके जले प्रास्ता प्रश्लिप्ता सर् उदकमेवानुक्षेपाधारभृतमुदकमेव लक्ष्यीकृत्य विलीयेतीदकभावमापद्येत नाहास्य न कश्चिदस उद्कमेवानुक्षेपाधारभृतमुद्कमेव लक्ष्योकृत्य विलियेतीदकमावमापद्यत नाहास न काथदस्य सन्यविष्वपसोद्वहणाय उद्धृत्य पूर्ववत् ब्रह्णायेव सात् इवशब्दोनर्थकः शक्तः सात् । यत्री हेतीर्पता यसादुदकदेशादाददीत आसादनाय तद्वद्वीयात् लवणमेव लवणसमेवासादयेत् । अतो लवणमावेनांशत्वेपि उदक्रस्पणैव तस्य सत्ता । न तु खिल्यमावेनेति लपटपान्वं व्याख्याय 'एवं वा अरे इर्द महस्त्तमनन्तमपारं विज्ञानयन एवेतेन्यो भूतेन्यः समुत्याय तान्येवातु विनश्यति न प्रेल संज्ञाति है इर्द जीवात्मतन्त्वं महद्वादिलक्षणकत्वाद्वत्वेत महत्त्वनिक्षणकत्वाद्वत्वेत महत्वनिक्षणकत्वाद्वत्वेत महत्वनविज्ञ्ञ भूतं तिद्वं अनन्तमिवनाशिअपार मनादिविज्ञानयने ज्ञाप्तमात्रस्वरूष एव । श्रथमान्वपक्षे ज्ञाप्तिस्वरूप एव इत्यवी वाच्यः । तादशः सन्तेव एतेम्यः स्यूज्यह्मग्ररीराकारेण परिणतेम्यो भृतेम्यः समुत्याय भृष्युरकम्यादिम्यो रसः सन्तेव एतेम्यः स्यूज्यह्मग्ररीराकारेण परिणतेम्यो भृतेम्यः समुत्याय भृष्युरकम्यादिम्यो रसः सैन्यवभावमित्र पराभिष्यानादहमाविजेपफलभोनन्भावं प्राप्य तेन स्वस्वरूपं ज्ञापयित्वा तानि विनश्यन्ति सन्ति अनु पश्चात विनश्यति भोषत्भावं त्यजति न प्रेत्य संज्ञास्ति विम्रुपंपनन्तरं संज्ञां देवमत्रच्यादिसंज्ञा नास्ति किंतु इप्तिमात्रखरूप एव भवति । इत्येवं तये संज्ञाभावं व्याख्याय देवमनुष्यादिसंज्ञा नास्ति किंतु इप्तिमायस्वरूप एव भवति । इरोवं उद्ये संज्ञायां व्याख्यायं विक्रियणार्थं मिष्टोदके तदप्रदेपे अविभागद्वायामपि मेदज्ञानात्र संज्ञाया अभावे इति मैत्रेय्या मोद्रो वातः प्रेच्य सम्यक्षानाभावः कर्षं किमात्मनः सहस्यनाशाद्व दर्शनाभावात् तत्र यदि सहस्यनाशाद्व विज्ञानये आस्मिन अनन्त्रमणासीति विद्रोपणाम्यां अनादिनिधनत्वं यदुक्तं तत्क्ष्यं संगच्छते अदं च कथमस्या भविष्यामि यदि दर्शनाभावात् तदा सहस्यसद्भावे कथं दर्शनाभाव इति मैत्रेय्या मोहे जाते याज्ञचल्याः आत्मनः सहस्याद्भावमिभेत्रेयः सर्वात्मना दर्शनाभाव इति मैत्रेय्या मोहे जाते याज्ञचल्याः आत्मनः सहस्याद्भावमिभेत्रयः सर्वात्मना दर्शनाभाव इति मैत्रेया मोहे जाते याज्ञचल्याः आत्मनः सहस्याद्भावमभ्येत्रयः सर्वात्मना दर्शनामाव इति मैत्रेया मोहे जाते याज्ञचल्याः यस्य स्वया विभागद्वायां हि निश्चये वद् द्वैतिमिव भवति पाल्याद्वेताभावेषि दैताविकद्भावेते अशित तत्र इतरहत्वायां हि निश्चये वद् द्वैतिमिव भवति वाल्याद्वेताभावेषि दैताविकद्भावेते अशित विज्ञानियात् स्वयान् स्वयान् स्वयान् विज्ञानियात् स्वयान् स्वयान् स्वयान् विज्ञानियात् स्वयान् विज्ञानियात् स्वयान्य स स्यूलम्हमदेहरूपस लये कटककुण्डलाकारलये तयोः सुवर्णभावे कटककुण्डलादिकार्यभतहस्तकर्ण-

१. परलेकगत्वनन्तरम् ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

शोभाजननाद्यकरणवत् देहयोः विज्ञातभावाद्रसारपतायां तयोरपि ज्ञानजननरूपस्वकार्यकरणाः भावात सम्यक्ञानाभावः । समुद्रे ठवणस्थेव वद्याणि लीनस्य जीवस्य स्वसिन् भगवतो भिन्नत्वेन प्रतीतिराहित्यं अन्यस्य ब्रह्मविदोपि तसिन् जीवे तथाव्रतीतिराहित्यं न्यरूपयदिति सिद्ध्यति । अत्र च भूतरूपदेहद्वपनाशो न विशेपदर्शनात् शुक्तिकारजवनाशवत् अभिन्नेतः किं तु कार्यस कारणे त्रये कार्यरूपादर्शनवद्भिप्रेतः । 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मेवाभूत' इतिवानयसामञ्जसात् । एवं जीवसापि रुपे सकार्याक्षमस्य तेन दर्शनादिकर्तृत्वाभावोपि वोष्यः । तेनेदं सिद्धांति यत्पूर्व मोक्षार्थं ससाधनमात्मज्ञानसुपदिष्टं तत् जीवद्शायामेव अवणादिभिः साधनीयम् । ठयेऽविभागे सित तस कर्तमशक्यत्वादिति । जीवसहर्षं किमित्याकाङ्का तु 'इदं वा अरे महञ्चतमनन्त्रमपारं विज्ञानघन एवेत्यनेन पूरिता । तेन मोक्षार्थिनो जीवस सहयज्ञानार्थमत्र प्रक्षोपदेशः । तथा च करणग्रामाभावात् तस्य ज्ञानाभावः । तेनांग्ररूपस्य विज्ञानात्मनः सत्त्वादिदानीं च करणग्रामसापि सत्त्वात पूर्वोक्तैः दर्शनसाधनैस्तवामृतत्त्वाय परमात्मा द्रष्टच्य इति तव तस्य ज्ञानमित्युक्तं भवति। एवमधिकार्परीक्षायां ज्ञातायां तस्यै मोक्षार्यं ब्रह्मसरूपप्रपदेष्टं द्वितीयबाह्यणे वागेकायनिमत्यन्तं पूर्ववदुत्तवा 'स यथा सैन्धवयनः अनन्तरोऽवाह्यः कृत्स्त्रो रसघन एव स्यादेवं वा अरे इदं महद्भवमनन्तमपारं कृत्स्नाः प्रज्ञानयन एवैतेम्यो भूतेम्याः सम्रत्थाय तान्येवानु विनञ्यति न प्रेत्य संज्ञास्ति' इत्यादिपूर्ववदाह तेन जीवसारूपादिशेषी वीधितः । अयं त यथा सैन्थवयनः अनन्तरोऽवाह्यः कुस्रो रसधन एवं सादिति दृष्टान्तं निरूप्य दोर्ष्टान्तिकेऽनन्तरत्वमः बाह्यत्वं च संगृह्णत् अत्रे कृत्स्नत्वं प्रज्ञानघनत्वं चाह इदं महञ्जूतमनन्तमपारिमिति पूर्ववदाहः तेन ब्रह्मणो महदादिभिश्रतुर्भिविशेषणैरेव जीवसाम्यं प्रज्ञानधनत्वेन खरूपसाम्यं वस्तुतस्तु तंत्र विज्ञानधनपदादत्र च प्रज्ञानधनपदात्ततः कश्चिद्विशेपोपि, अनन्तरत्वम्बाह्यत्वं कुरस्रस्वं च वतोधिकं तेन बहा जीवाद्धिकमिति बोधयन् जीवस्य सान्वरत्वं सवाहात्वमकुरस्तत्वं च ग्रेचयति तेन तस खिल्यता द्रहयति भृतसम्रत्थानानुविनाशप्रेत्यसंज्ञाभायात पूर्ववदाह तत्र मैत्रेय्याः ब्रह्मिष्ठयोर्भुत्तमुत्थानविनाशयोर्ने संदेहः । हृदि इयोजीवपरमात्मनोराध्यात्मिकाधिदैविकतया शिवत्वेन जीवे तथात्वसीव परमात्मनि वथात्वस सुखेन बोहुं शक्यत्वात् । प्रेत्यसंज्ञाभावस्त लोकान्तरगत्यनन्तरं सम्यग्ज्ञानाभावरूपः स तु जीवेन्द्रियाणां लये सति जीवविषयो भवति मझ तु न निलीयते जीवोपि इदानीं वर्तत इति ब्रह्मविषयकः संज्ञाभावो जीवस लोकान्तरम-मनोत्तरं कथमित्येवं मैत्रेय्या मोहे जाते तित्रवारणार्थं अविनाशी वा अरे अयमात्मा अनुन्छित्तिधर्मा मात्रासंसर्गस्त्वस्य भवति इत्याह तत्र मात्राहृपाणां विषयाणां यः संसर्गाः स ब्रक्षण्यसुपपन्नः इति तेन जीवलिङ्गेन जीवरूपमेव अत्र ब्रह्मास्तु न तु ततोधिकम् । अन्यपैतद्विरोपापचेरित्वत आहुः सर्वच्यवहारित्यादि । तथा च पूर्व जीवहरूपप्राणिजिङ्गस्त्रे जीवस्य ब्रह्माश्रितताया उक्तत्वात् जीवीयसर्वच्यवहारस्य तन्मुरुकत्वात् हत्त्वपुत्तकत्योगे पुरुष-पुत्तकत्योगवत् विषयस्यवापि ब्रह्मण उपपृष्वते अग्रिमवाक्योक्तं विद्याहत्वमपि ब्रह्मण प्रव धर्मः नान्योञ्जोत्ति द्रष्टा इत्यादिश्चतेर्द्रश्त्वस तत्रैव नियमनात् स च धर्मत्तदंशत्वात् जीवेपि भासते इति नात्र जीनवाक्पशङ्केत्वर्थः । नत्तु तथापि मात्रासंसर्गे सत्यदर्शनं क्यष्टपपृवत इत्याकाङ्गाया-माह्यः एवं सत्तीत्यादि । अयमर्थः । अत्र हि यद्वै तं न पत्रयति इत्यादिनाः आस्मविषयक्

#### भारताच्याकाका हो।

मर्वेन्द्रियजन्यज्ञानाभावस्य स्वरूपं प्रकारश्रोच्यते तथा हि यद्वै तन्नेत्यत्रात्तसारस परसवर्णः । ते प्रज्ञानयनमात्मानं यत्र पश्यति तत्पश्यन् ये तद्रष्टन्यं न पश्यति द्रष्टन्यत्वेन पश्यति । नत रूपमुच्यातमा इति दृष्ट्येन दर्शनसन्त्वे कथमदर्शनमित्याकाङ्गायामदर्शनग्रपपादयति नहीत्यादि । अदर्शनं लोपः विरुद्धः सर्वती लोपः विपरिलोपः च्छेरिति पत्रमी घाणादित्या प्रायपाठात् हि यतो हेतो: दष्टर्देष्टेविंपरिलोप: द्रष्टरात्मनो दृष्टे: दर्शनात विपरिलोप: विरुद्धदर्शनसामध्ये-कृतं अदर्शनं न विद्यते तत्र हेतुरविनाशित्वात् । झानात्मकस्य स्वरूपस्य धर्मस्य च नित्यत्वात् । तैन जीवस्य पश्यत्वम् । तर्हि कथमपश्यत्वं तत्राहः न त्वित्यादि । यदन्यत्कार्यं रूपमिन्द्रियं करणं विभक्तमंत्राहरूपं जीवतत्त्वं द्रष्ट् पश्येत परमात्मविषयकं दर्शनं क्रुयीत् तत्तु ततः परमात्मनः सकाशात् द्वितीयमन्यद्वित्तं वालि तथा च दर्शनतायनस्य द्रष्टुश्च परमात्मनः सकाशादन्यत्वायावेन विभक्तत्वाभावेन च द्वितीयत्वाभावात् द्रष्टच्यत्वेनादर्शनं तथा च सामान्यवे। द्रष्टच्यत्वेन हपात्मकस्यात्मनो दर्शनात् पश्यन्तं तेन मात्रासंसर्गात् द्रष्टृदश्यव्यवद्दातद्शायां विशेषतः कारणत्वेनाविभक्तत्वेन द्वितीयत्वेन च अदर्शनाद्यश्यचमित्युमयुमपि संगब्छते एवं सर्वत्रापि । नतु वर्हि ज्ञानसरूपत्वात् ज्ञानधर्मकत्वाच द्रष्टुत्वे सिद्धे सरूपेणैव परमात्मानं इतो न पश्यति इत्यतः किंचित्पाठमेदेन पूर्ववदाह यहा अन्यदिय सादित्यादि तथा च सहते धर्मे च विद्यमानेपि ब्रह्मणि लीनत्वेन द्रष्टद्रयभावाभावात् न विजानीयादित्यर्थः । तथा च साधकस्य संसारद्वाती-अप्रेमे लोकान्वरे मात्राह्यविषयसंसर्गे सत्यपि वस्य संसर्गसीवदात्मोऽनसंहिते हितीयत्वाभावा-स्तम्यगुर्द्यनाभावः । मुक्तौ तु अविभागे सति द्रष्टुदृदयत्वाभावात् सम्यगञ्जानाभावः । तेन ब्रक्षाविभक्ततया व्रक्षात्मकत्वेनावस्थाने ब्रह्मैव विज्ञात् सर्वेत्रयं तु ज्ञप्तिमात्रखरूपो ज्ञप्तिपर्मा च कार्यकारणशक्तिरहित्तिस्तिष्ठति न तु सनिपयज्ञानवान् । इदमेवासृतत्विमत्युपसंहरति । उक्तातु-शासनासि मैत्रेयि एतावदेव खल्वमृतत्विमिति प्रवजित च । तत एतस बाह्यणस पूर्वब्राह्मणार्थ-निधायकं इत्याश्चयेन सिद्धमाहुः अतो वाक्येत्यादि । एवं प्रकृतिकारणवादे निरस्ते यो पाञ्च-वल्क्पेनोक्ता परमात्मा स बैत्रेच्या छत् इति पूर्वोक्तरीत्वा मननं निदिष्यासनं च त्वया कर्तेच्यं जीवहजार्या ततः साधनपरिपायेन दर्शने छक्ती जीवस्य विज्ञातुमावरूपी महामाव इति फर्ल सिद्ध्यति । एतदेव तत्त्वदीपे तत्त्रकाशे चाचार्यः-

> 'न्यायकत्वश्रुतिस्त्वस् भगवत्त्वेन युज्यते । आनन्दांशाभिन्यक्तौ तु तत्र महाण्डकोटयः । प्रतियेरम् परिन्छेदो न्यायकृत्वं च तत्व तत् ।।

'सर्व प्यात्मानो च्युचरन्ति' 'एप होवानन्दयाति' इस्रादिश्वतिसहस्रेनिःसंदिरपै-व्रह्मणाः सरूपं कार्यमेशाश्च प्रतिपादिता इतीदमपि वाक्यं तत्परमेवोचितम् ।

लयः श्रावणाचाणुः ब्रह्माविभक्तत्वादनु च ब्रह्मधर्मो ब्रह्मभूतो मुक्तावयतिष्ठते । इत्येवक्रोधनाय् निवन्धे वधोक्तमिति द्येषम् ] एवमन्यत्रापि । अतः सर्वोपनिषदनुरोधेनैवाखाप्यर्थस्य वस्तुमुधित-त्वात् तासु च, तमेव विदित्वा अतिम्रत्युमेतीत्यवधारणदर्शनादत्रापि श्रवणादिविधीनां ब्रह्म विषयत्वमेव मन्तव्यम् । तथा अत्रोक्तं यथाद्र्रंधाग्नेरित्यादिद्यान्तिर्द्धं कारणत्वं सम्रद्रादिद्यान्तिः सिद्धं प्रलयाधारत्वं च तदैव संगच्छेत यदा त्रियं ब्रह्मवात्राद्रियेत । आननद्वस्त्रवेवित सावधारण-श्रद्धा तत्रैव तन्त्रियमनात् । नच जीव एव ब्रह्मति युक्तम् । सर्व एवात्मानो व्युचान्तीति श्रुति-विरोधात् । अमृतत्वस्यं फलमपि तत एव । एप क्षेयानन्दयातीति सावधारणश्रतेः । अत

ब्राह्मणद्वयेषि । अस्पापीति मैत्रेयीब्राह्मणद्वयस्यापि । तमेव विदित्वेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तासु चेति । मैत्रेयीत्राह्मणेन सहैक्यतां वक्तुं तद्विभवन्ते अत्रापीति । नतु प्रियत्वेनीपक्रमात् 'त्रेमा ना त्रियंता हार्द त्रेम स्रोहः' इति कोशात् मैत्रेयीमाद्यणद्वयस्य मक्तिप्रतिपादकत्वेपि एकवा-क्यताया उपाचाया महानारायणोपनिषदः कथं भक्तिप्रतिपादकत्वमिति चेन्न । तमैवेसप्रैवकारो नान्यथा व्याख्येयः तं विदित्वैवेति किं तु तमारमानमेव विदित्वेति ततश्चारमञ्जानं तु मत्त्या । मत्तया जानाति चान्ययमिति श्रुतेः । 'भत्तया मामभिजानाति यावान् यश्चास्मि तत्त्वतः' इति गीतायाश्रीत भक्तिरर्धापत्तिरुग्येत्यदोषात् । न च भक्तयाः ज्ञानं कुतोः नेति शङ्क्यम् । . 'नायमात्मा वरुद्दीनेन रुभ्याः' इति मुण्डके वरुपद्वाच्यमक्तिद्दीनारुभ्यत्वोक्तेः । सिद्धान्तमुक्तावर्त्यां 'ज्ञानाधिको भक्तिमार्ग एवं तस्मात्रिरूपितः' इति तद्दीकायां च प्रभवः उपपादयांचकुः सत्युमतिकामतीति मृत्युमतिकान्तो मोक्षः । ब्रह्मविषयत्विमिति एवकारेण विसृतिब्युदासः । मक्तिहंसेऽयं विषयः स्पष्टः । आर्द्रेषायेरिति व्याकृतम् । समुद्रादीति स यथा सर्वासामपाए समुद्र एकायनमेवए सर्वेणां स्पूर्णानां त्वगेकायनमेव सर्वेषां गन्धानां नासिके एकायनमित्यादि । आनन्देति । नतु त्रियं प्रीतिविषयमा-नन्दः सुखमिति कथं पर्यायतेति चेन्न तत्तु समन्वयादिखिषकरणे ब्रह्मणोस्तिभातित्रियत्वेनान्वयोक्तेः । अस्ति सत्यधर्मः, भाति ज्ञानधर्मः, त्रियत्वमनन्तानन्दधर्मे इति सिद्ध्या त्रियत्वेनोपकान्तधर्मत्रियत्व-स्थानन्दे सत्त्वादानन्दस्य पर्यायत्वम् । तन्त्रैचेति त्रिये ब्रह्मण्यानन्दरूपं एव भूतकर्तृत्वादिनियमनात् । सर्व एवेति भाष्यं निवरीतुमाहः न चेति । आत्मान इति । आत्मानोऽवतारा जीवास्त पृथगुक्ता ब्युचरन्त्येवेति माध्वाः । तद्यत्रात्मजीवयोः पृथग्ब्युचरणं श्रुतं तत्राह्त्येव । भाष्यं तु केवलारमञ्जूबरणयोधिका श्रुतिस्त्रद्विपयमारमपदं यत्रारमजीवीमयविषयं तच्छुतिसंग्राहकं च । अस्टतत्वेति उपसंहारोक्तासृतत्वरूपम् । तत इति ब्रह्मणः 'फल्मत उपपत्तेः' इति व्यासस्त्रात् । अमृत आनन्द इति भाष्यादाहुः एप होवेति । एव आकाश आनन्दः । आनन्दममृतं करोतीत्वर्धः । 🔺 अत इति । तमेवेति भक्तिरसविषयं त्रह्मणो रूपं तत्पदेनोक्तं प्रसिद्धं सत्यं ज्ञानमनन्तं त्रह्मेति श्रुत्याः। नन्वत्राम्मस्यपारे सुवनस्य मध्ये इति महानारायणोपनिषदो रामानुजाचार्यभाष्येण रसो वै. स इति श्रुलनुवर्तितरसपदीयानारायणोऽनात्मा तत्पदार्थ इति चेन्न. पुरुषस्कोक्तसाकारमञ्ज तत्पदार्थः सामिध्यात । तस्य च दशरसरूपत्वं सर्वरस इति श्रुतेः विरुद्धसर्वधर्माश्रयत्वेनानन्तरूपत्वेन १२० वर सर र

# सर्वव्यवहारस्य तन्मूलकत्वेन पूर्वमुक्तत्वात्। विषयस्पर्शो विज्ञातृत्वमपि तस्यैव।

भाष्यप्रकाशः । उदाहृतजातीयैः श्रुतिसहस्रेत्सथा प्रतिपादनादिदमपि वाक्यं व्रक्षपरमेवोचितमित्यर्थः । नतु सत्यमेवं, तथापि मात्रासंसर्गस्त्वस्य भवतीति विषयसंसर्गरूपेण लिङ्गेनात्र जीव एव वक्तन्योऽन्यथा तद्विरोधस दुर्वात्त्वादित्यत आहुः सर्वेत्यादि । पूर्वमिति । जीवशुख्पप्राण-लिङ्गस्त्रे । तथाच जीवस्य ब्रक्काश्रितत्वाजीवधर्मा ब्रक्कणुन्यन्त इति विषयस्पर्शेण्युपपद्यते । न त्वेतावतात्र जीववाक्यस्त्वम् । विज्ञाहृत्वं तु ब्रक्कथर्म एव । नान्योऽजोऽन्ति द्रप्टेत्यादिस्रुतेः ।

च रसरूपत्वमेतस्य ज्ञानं तु भत्त्येरसुत्तयान्यनिष्ठभक्तिरसविषयं च शाक्षार्थीनरूपकद्वितीयस्कन्य-नवमाध्यायोक्तमिति आनन्दाद्ध्वेवेति कार्यं माहात्म्यज्ञानाय तेन सुवोधिन्सक्तसः—

'माहाल्यज्ञानपूर्वस्तु सुद्दः सर्वतोधिकः । स्रेहो भक्तिरिति प्रोक्तस्तया सुक्तिनं चान्यथा' ॥

इति श्रुतिवाक्यद्वयेन सिद्धम् । भानन्दस्य प्रियशिरस्त्वादिकमानन्दमयाधिकरणे प्रपिश्वतम् । सर्व एवारमान इलंगाः आरमपदवाच्या जीवाः अंग्रो नानाव्यपदेगादिति स्त्रातः । एप ह्येवा-नन्दयातीति फलमानन्दस्य फलत्वात् । एतचत्रष्टयादिसर्थः । सजातीयैरिति सजातीयत्वं च मिकरसविषयम्ब-मिक्तजनकमाहात्स्य-जीव-फलेतिचतुष्ट्यप्रतिपादकत्वेन । श्चुतीति यथा अन्तरतः द्धर्माधिकरणे छान्दोग्ये प्रथमप्रपाठके य एपोन्तरादित्वे हिरण्मयः पुरुषो दश्यते इति स एप सर्वेन्यः पाप्मभ्य उदित इति भक्तिजनकमाहात्म्यं, उदेति हु वै सर्वेभ्यः पाप्मभ्य इति फलस् । य एवं वेदेति जीवः । तमेव विदित्वेति समानम् । यथा तिङ्काधिकरणे छान्दोग्ये प्रथमप्रपाठके सर्वाण ह इमानि भूतानि आकाशादेव समुल्यदन्त इति मक्तिजनकमाहात्म्यं परोवरीयसो ह लोकान् जयति इति फलं य एतदेवं विद्वान् परीवरीयांससुदीधसुपास्ते इति जीवः । तमेव विदित्वेति समानम् । यथातिदेशाधिकरणे तत्रैव कतमा सा देवता प्राण इति होवाच सर्वाणि ह वा इमानि स्तानि प्राणमे-वाभिसंविशन्ति प्राणसुचिहते इति मक्तिजनकमाहात्म्यं तांश्चेदविद्वान् प्रस्तौन्यः इति जीवः, मूर्या ते व्यपतिष्यदिति फलम् । छङ् । न त्वं प्रस्तोष्यसि न ते सूर्घा व्यपतिष्यतीसर्थः । तमेव विद्वानिति समानं इलेनं श्रुतिसहस्रेरित्यर्थः । तैश्रासंदिग्धेः निःसंदिग्यत्वमिति भाष्यात् पूर्वं संदिग्धत्वेपि केपुचिञ्चतिवाक्षेतु न्याय(सृत्र)प्रापणान्तरमसंदिग्धलमिति श्रुतिसद्वसाणां निःसंदिग्धिरितिभाष्ये विशेषणं तथा माध्ये त्रवणः सद्धपं तमेव विदित्वति श्रुत्युक्तं मक्तिविषयं तं ठोकवेदप्रसिद्धं पुरुषोत्तममिति पुरुषोत्तमरूपम् । ॐ स्वराद्द जन्मादास्य यतोन्वपादितरतश्चेति वाक्यात् । इसानि मुतानीति कार्यं प्रसिद्धमंशा जीवा इति प्रसिद्धं चकारेण फलम् । तस्परं ब्रह्मपरम् । प्रकृते । तद्विरोयस्येति विषयनायकमात्रापदवाच्यमात्रासंसर्गविरोधसः । सर्वेत्वादीति सर्वे यो 'ब्यवहारः सविषातो मनोमात्रेन्द्रियासुभिः' अहंममेति मतिः अहमित्यसम्बत्यस्यः ममेत्यस्यत्ययत्यगोचरसंबन्धिनो जीवजड्यर्मास्ते तत्रेव 'जीवमुल्यप्राणिङङ्गादिति चेन्नोपासात्रैविच्यादाश्रितत्वादिह तद्योगात्' इति स्त्रभाष्ये उदिष्टास्तद्विपयिणी मतिर्वा सापि व्यवहारस्तस्य ब्रह्म मूठं परंपरा च यसार्थात्साक्षात्कारणं व्यास्यानात् स तन्म्छको व्यवहारःखत्वेनेलर्थः । अत्रेति मैत्रेयीमाद्यणद्वये । विज्ञातृत्वमितिमाष्यं विष्टुण्यन्ति विज्ञातृत्यमिति । अत इति ब्रह्मणः । भाष्ये । तस्येति साकारब्रह्मणः । अत्र पक्षे तन्मूरुकत्येनेति माप्यस तानि प्रस्पः खरूपकार्योशफर्ञानि मूर्जानि कारणानि यस व्यवहारस स

# भारतप्रकाशः ।

स च भर्मस्तद्शत्वाजीवेऽपि भासत इति न तेनापि जीववास्यत्वश्रञ्जा । नतु यथात्र लयाधिकरणदृष्टान्तनिरूपणोचरं, स यथा सैन्धवयन इत्यादि आव्यते, तथा पूर्वसिन् मैत्रेयी-नाक्षणे सर्वासामपामित्याद्युत्तरं, 'स यथा सैन्धवसित्य उदके प्राप्त उदकमेवातुविलीयेत नाहा-सोह्नदणायेव साद् यतो यतस्त्वाददीत छवणमेव' इति श्राच्यते। खिल्यथ शकल इति त्रक्षांचस्तत्र प्रतीयत इतीहापि जीव एवास्त्वितचेत् तत्राहुः एवं सतीत्वादि । सुर्वसापि व्यवद्दारस त्रक्षमूलकत्वे सिद्धे सति यदत्रोक्तं यत्र वा अन्यदिव सादित्यादिना कर्मकर्तृभावरा-हिलं, तदि।, यद्वे तन्न पश्यतीत्यादिना जीवस सस्यतो धर्मतथ नित्यत्वं प्रतिपाद विभक्तत्व-निपेषेनाविभागानुसंघानद्यायां द्वितीयस विभक्तत्वेन दर्शनं निपिद्ध सर्वसात्मभावं च रहिमः ।

तयोक्तः तत्त्वेन । अयमर्थः । चत्वारोर्याः प्रतिपाद्यन्त इति नवार्घ्यौ वेदटीकायां कारिकासूपपादस्माभिः अतथतुर्ग्योर्पेन्यः नातिरिक्तं किचिदिति सर्वेज्यवद्वारस्य तन्मृङकत्वम् । तेन पूर्वे सर्वत्र प्रसिद्धोपरे-शादिलपिकरणेऽनुगमाधिकरणेवेलर्थः । प्रस्तेचिति स यथा सर्वोसामगं समुद्र एकायनिमलादि-प्रख्यापिकरणध्यानाः । इत्यादीति स यया सैन्धवघनोऽनन्तरोऽत्राद्धः कृत्स्रो रसघन एव स्यादेवं वा भरे इदं महद्भुतमनन्तमपारं कुल्झः प्रज्ञानवन एवेतेन्यो मुतेन्यः समुख्याय तान्येवातुविनस्यति न प्रेस संज्ञात्तीलन्ताः शुल्याः स्थाः । कमकत्रीति यत्र त्वस सर्वमात्मेवामृत् तत्केन वं परयेदिस्यत्र तकर्तुकं कर्मोणमिति कर्मकर्तृमावस्तद्राहित्यम् । केनेति करणमावराहित्यपुपलक्षणविषया द्रष्टव्यम् । इतः पूर्व प्रमेयमाहुः तदिपि चद्वैतमिति यत् यत् श्रुक्षुत्तमात्मानं न पश्यतीत्वर्थः । स्ररूपताः इति स्ततः । घमत इस्रविनाशिस्ततः । यद्वे तन्न पश्यति पदयन् वा इस्रादिना । विभक्तेति न तु तद्दितीयमध्य ततोन्यदिमक्तं यसदयेदिति विमक्तत्वनिषेषः । तत् आत्मनोन्यदिमक्तत्वं नास्ती-सर्योत् अन्यञ्चास्ति विभक्तं नास्तीसन्वयः । अविभागति विभागाननुसंधानदशायामिति गोक्तम् । अनिमक्तं च मृतेषु इत्यविमागस्य माह्यत्यति । द्वितीयस्येति द्वितीयत्वेन द्वितीयं चक्कुरादीन्त्रियं तद्दितीयत्वेन वर्तते एव । सात्विकज्ञानामावात् । अन्यत्वेन वर्तते तत एव भतो विभक्तिव च सित्तिति गीता तादश्यिमक्तत्वेन दर्शने निषद्ध । न चान्यत्वेन दितीयलेन कुतो न दर्शनं निषिद्धिमिति श्रञ्जम् । म्रवणो द्वितीयलेमिन्द्रियेषु अविभागातुसंवान-दितीयलेन कुतो न दर्शनं निषिद्धिमिति श्रञ्जम् । म्रवणो द्वितीयलमिन्द्रियेषु अविभागातुसंवान-दशापामिति अन्यस्वं च । यत्र त्यस्य सर्वमास्येवाम्द् तत्केन कं प्रवेदित्वत्रात्मावान-तरं न किमानान्त्री कमण्यस्तीलनुत्तवा केनेति करणिनेपेशः कमिति कमिनियेशः ज्ञापयित श्रुतिश्रास्पैनेदमप्र आसीत्युत्तर-ा प्रभावश्चरावा कर्नातं करणनियेधः कांमितं कमानवधश्च ज्ञापनाव श्वापनाव्यक्षिणायाः 'बन्तरा विष इति । विधायदादिन्द्रियेषु द्वितीयव्यमिन्द्रियेष्यन्यत्वं चास्ति सप्रतिविधायाः श्वास्पन्ति भूतक्षापनत् स्वास्पनः' इति व्यासस्त्राचात्र आत्मत्वेन साजात्ये 'आत्मितं तूपगन्छन्ति प्राहपन्ति व' इति व्यासमाव्यक्षिते विकास कारानप् स्वास्तनः' इति व्यासस्याचात्र आस्तवन साजाल भारता है। उत्तर विकास विकास विकास विकास विकास विकास विकास व व' इति फडाष्यायस्यात् । अतः प्रतियोगिसजातीयं द्वितीयम् । एकमेवादितीयं विकास विका न्यस्तानं परसर्वात्वपय गोपाठतापिनीये कथं चतुर्विरक्ता द्या मनाराव वया । मायानिव्यमायात्तादारी, व्यस्तानं परसरं दितीयत्वमस्त्वेव अन्तरा नृतेति प्रज्ञोक्तो मेदोनि योगमाया । मायानिव्यमायात्तादारी, व्यस्तानं परसरं दितीयत्वमस्त्वेत अन्तम् इति अर्तो तमोमियं तमःसदयामिति पर्वदासार्यकननोङ्गीकारात् । न चान्यत्वद्वितीयत्वे अतम् इति अर्तो तमोमियं तमःसदयामिति पर्वदासार्यकननोङ्गीकारोपवेषोत्रामोऽनादियक्तमनो-रण श्रुवा तमामञ्ज तमःसदयामित पस्त्रस्थकनणानःभागाः । तद्गीगोपनेपोश्रामोऽनादिनकमनी-इन्त्रिपुक्क इति वासुदेवादित्यहेषु कृत उक्ते इति वाच्यम् । तद्गीगोपनेपोश्रामोऽनादिनकमनी-रोगे क्ष्यान्यान्यान्याः रपेन फठाध्यायोक्तरीठास्थेनैवादनादिना मकमनोरवप्रणायेन्छाविषयीक्वतः सकटठीठासामग्रीहरा-

एवं सित सर्वमेव संगतं भवेत् । अतो वाक्यान्वयान्न जीवपरत्वं येन प्रकृतिवादी स्यादिति ॥ १९॥

#### भागास्त्राहरू ।

बोधयित्वोक्तम् । अतस्तदिपि सर्वस्य जीवजडरूपस्य वस्तुतो ब्रह्मत्वादेव संगतं भवेत् । यस तत्रोक्तं खिल्यत्वं जीवस्य संज्ञाभावादिकं च तदिष संगतं भवेत । तत्रापि प्रियत्वरूपस प्रकृतः ताता त्याच्या वापस तज्ञानावादम च वदाच तमा वेचत् । वजाच विकास विकास वापमादिकदं मवेत्। तावच्छेदकस महावावयशेपत्वादीनां च तुल्यत्वात् तस्थापि व्रक्षच्ये तात्पपादिकदं मवेत्। तत्र पद्, यदै तत्र पद्मतीत्वादिवाक्यगहिन्यं पाठमेदादिकं च तदिप मेत्रेय्या अधिकारपरी क्षार्थम् । अत एव तत्र, उक्तातुआतनाताति नोक्तम् । युनकपदेशस्य चिक्नीपितत्वात् संन्यसमि न इह तदुभयमुक्तम्तोऽर्थभेदेऽपि तात्पयंक्यादैकार्थ्यम् । एतस्य तदर्थनियायकत्वादस्येव व प्रावल्यम् । तदेतस्रदि कत्वा सिद्धमाहः अत इत्यादि ॥ १९ ॥

संकर्पणच्युहः तस्य तत्तहीलासामग्रीरूपेण भवने प्रद्युम्नच्युहः अयं धर्मो यद्भक्तमनोरयपूर्णं तदेव वासुदेवन्यृहरूपं वासुदेवस्य मोक्षरवात् लोकवत्तु लीलाकैवन्यमिति न्यासस्त्रात् । इति चतुर्न्यूहातुपः कम्येकमेवाद्वितीयमिति श्रुतिसंनिवेशात् तथा चाविभागदशायां भेदरूपान्यत्वायों विभागजन्योऽदिः तीयत्वं जनयति तत्रान्यत्वं योगमाया 'योगमायामुपाश्रितः' इति वाक्यात् । विभागश्च विभक्तिमिवेति वाक्योक्तः द्वितीयत्वं च खरूपे प्रतीतं विभागानुसंघानदशायां त माया भिदारूपा औपाधिकं द्वितीयत्वं चेति । इदमात्मा न पश्यति विभागजन्ययोगमायाजन्यत्वात् । मक्तिमार्गे द्वितीयस्कन्यनवमाध्यायोक्ते निस्तिशिक्षावादोक्ते चारमनि । न तु विभक्तत्विनिति विभक्तिमिव च स्थितमिति गीतायाः । किं च इदं सर्वे यदयमासिति बद्ध तं परादात् योऽन्यत्रात्मनो बद्ध वेदेत्युक्त्वोक्तम् । तदपि यद्धै तन्न पश्यती-लादिभिरिन्द्रियाणां सर्वेपामात्मत्वं बोधितम् । अत्र सर्वेपदं सर्वेपां नाम्नि शक्तम् । अतीपि द्वितीयत्वं भेदश्वातोषि द्वितीयत्वेनान्यत्वेन च दर्शनं न निषद्धं तदेतदाहुः सर्वस्येति चक्षरादेः । अग्रे सर्वत्र ततोन्यद्विभक्तं यजिन्नेततोन्यद्विभक्तं यद्रसयेदित्यवमात्मत्वं चोधयित्वेत्यर्थः । किमनेन सिद्धमित्याकाङ्कायामाहः अतस्तदपीति । सर्वेपदारसर्वस्य चान्यस्पद्वितीयत्वाभ्यां विनाऽः निरूप्यत्वात् । तदपि कर्तृकर्मभावराहित्यमपीत्यर्थः । एवेति प्रकृतिव्युदासकं न प्रकृतित्वात । संगतिनित इदं सर्व यदयमात्मेति श्रुतौ सर्वस्थात्माभेदोक्तेः । न च प्रकृत्यभेदोस्त्विति शक्कम् । गौणश्रेत्रात्मश्रन्दादिति न्यासस्त्रात् । अत इदण्सनीमलत्रात्मपदं न प्रकृतिप्रतिविम्यवाचकं गौणत्वापत्तेः, एवमसंगतं भवेत् । ब्रह्मपरित्रह्मुणमाहुः यचेति आदिपदेन मात्रासंसर्गस्त्रस्य भवतीत्युक्तं मात्रासंबर्गः तद्दिषि आश्रितत्वादिह् तबीयात् संगतं मनेत् । प्रक्वतिपरिग्रहे तु सन्तरजस्तमसां साम्यावस्थायां प्रक्वतावस्त्रच्छायां प्रतिविम्यासंयवेन तद्धर्मानाश्रितत्वात् । उपक्रमस्या-प्रतिविन्वसाधारण्यमाहः तत्रापीति बद्धण्यपि । तुत्यत्वं 'अतो मिय रति कुर्याद्देहादिर्यस्कृते प्रियः' इति । महावान्यशेपत्वादयो अत्रैव पूर्वमुक्ताः । तत्रात्रोक्तिषयस महाणो हि प्रतिपादकस्य वाद्यणद्रयस्य महावाक्यवेदरूपस्य शेपत्वं ताद्रथ्ये मक्तार्थव्रव्यप्रतिपादकत्वेन पूर्णतार्थत्विमिति यावत् । अन्यभा ज्ञानत्वेन प्रसिद्धस्ययंत्रकाग्रत्वप्रतिपादकत्वेन न्यूनतास्यनिप्रहस्यानापतेः । तन्त्रेति दितीये माधणे । उपदेशस्येति पष्ट इसर्थः । पष्टस तालयांतुकौ तालयंगाहुः पतस्येति, तेन

# प्रतिज्ञासिखेलिङ्गमारमरध्यः ॥ २० ॥

नियतधर्मवादिनामपि मतेन प्रकृते सिद्धान्तं वक्तुं पक्षान्तराण्याह । तत्र ब्रह्मवादैकदेशिवादाः सन्ति । तत्र जीवो नाम खस्य भोगनिष्पत्त्यर्थं खांशो भगवता कृतो विस्कुलिङ्गवदित्यादमरध्यो मन्यते । अनादिसिद्ध एव जीवश्चे-तन्यमात्रं शरीरादिसंघाते प्रविष्ट इति चिति तन्मात्रेण प्रवेशे च मोक्ष इति च औडुलोमिराचार्यः । काशकुरस्नस्तु आसक्तया विषयभोक्तुरूपं भगवत एव जीव इति । तेऽपि स्वमतानुसारेणात्र परिहरन्ति । तत्र पुत्रादिप्रियसहवस्रनाजीः वपकरणमेवैतदिलाशक्क्यं जीवोपकमस्यान्यत् प्रयोजनमिलाह् । सिद्धेरिति पद्यी । तस्या लिङ्गमंशस्याज्ञीवस्य तदभेदेनोपक्रमः प्रतिज्ञासिद्धेर्लिङ्गं भवति । एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं प्रतिज्ञा ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

पतिज्ञासिद्धेर्छिङ्गमाइमरथ्यः ॥ २० ॥ धनाण्यवतात्यन्ति नियतेत्यादि । अत्रोक्तं प्रियत्वं जीवधर्म एवेतिवादिनां मतेन मैत्रेयीत्राक्षणे प्रकृतिवादिनतसरूपं सिद्धान्तं वक्तुं संमत्यर्थे पक्षान्तराण्याहित्यर्थः । अत्र आश्मरथ्यमते द्वातिर्माप्य एव द्वचिता । औहलोभिमते द्वा,

'यथा नद्यः खन्दमानाः सम्रद्रेऽस्तं यन्ति नामरूपे विहाय । तथा विद्वान् नामरूपादिमुक्तः परात्परं पुरुपमुपैति दिन्यम् ॥

इति मुण्डके श्रुतिभ्रुं वोध्यम् । नामरूपेति स्वीये नामरूपे । नदीद्दयान्ताव भिन्नत्वं स्तिरे प्रवेशथ नामरूप्याकरणश्रुत्या । चेतन्यात्मकत्वादिकं तु भाष्य एव स्फुट्म् । काशकरत्वः मतेषि व्याकरणश्रुत्वः (भवाणि रूपाणि विचित्य धीरः नामानि कृत्वाऽभिवदन्यदात्तं इति पुरुष्यक्त-. जार नगमरणश्चार स्वाण रूपाण वाचत्य थारः नामान छत्वाञानवदन्यदातः इति पुरुषदक्त श्वतिथ मुळे इति बोध्यम् । पुत्रादिमियसहवचनादित्यादि पुत्रादिरुपा ये लौकिकाः प्रियात्तेः सह वचनादत्रात्मनोञ्पि लौकिकमेव प्रियत्वं प्रतीयत इति जीव एवात्रात्मपदेन पराष्ट्रवते । अतो जीवप्रकरणमेवेदमित्याञ्जक्षेत्यर्थः । तदभेदेनेति ब्रह्मामेदेन । एकविज्ञानेन सर्वयिज्ञानमिति

#### रहिमः ।

'अपरेयमितस्त्वन्यां प्रकृतिं विद्धि मे पराम् । जीवभूतां महावाहो ययेदं घार्यते जगत्'॥

इति व्यापकजीवो जीवन्सुक्तोपि आध्यात्मिकादित्रितयविदाश्रयः प्रकृतिरपि न समवायिनी किं तु प्रियस्तरूपत्रद्वधर्माविष्टो जीव इति भगवानेवाश्रयः इति सिद्धम् ॥ १९ ॥

भारतरुपमध्यमावद्य जाव इति भगवानवात्रपः शत १००५ । १००० । एक्से मन्द्रप्रिकृते द्वितीय-प्रतिक्वासिद्धेलिङ्गमादमरध्यः ॥ २० ॥ एवेति निराकोर आक्सरब्योररीकृते द्वितीय-पादे श्रियत्वं चापितम् । निवतो जीवधमे इत्येवकारः । भाष्ये । सन्तीति कृष्णदेपायनमता-पादे श्रियत्वं चापितम् । निवतो जीवधमे इत्येवकारः । भाष्ये । स्वस्येति निराकारस्य । देवदेशविदः परे । 'वदन्ति ते यधाप्राज्ञं न विरोधः कथंचन' इत्यिपादा । अत्यभ्यतेषित्राकारीते दित्यपादे आक्सरब्यमतकथने उक्तत्वात्। व्यासमते स्वसिद्धान्ते तु स्वसः 'अनभ्रत्रन्योगिचाकशीते दित्रकारोणेतिव साकारेणेति वार्षः । तदभेवेनेति क इतिवासित्येक्षः। प्रकृते । इतिवासित्येक्षः। प्रकृति । इतिवासित्येक्षः। प्रकृते । इतिवासित्येक्षः। प्रकृते । इतिवासित्येक्षः। प्रकृते । इतिवासित्येक्षः। स्वासित्येक्षः। स्व राष शुक्रभावस्थव भागः । सम्भवताष स्वतंभारतस्य सार्वास्थानः । पर नवनात क्ष जीवसैवीपक्रम इति शक्कम् । गौषमुख्यन्यायवाधात् प्रतिज्ञासिद्धेश्च । प्रकृते । जीवात्मकथन-

तस्यैवाग्रे ब्युत्पाद्यमानत्वात् तस्या एतत् साधकम् । यथा जीवो भगवानेवं जड इति । एवमाइमर्थ्यो मन्यते । श्रोतब्यादिविषयस्तु भगवानेव । तसान्निः यनधर्मजीववादेऽपि न जीवोपऋमो दोपः॥ २०॥

## उत्क्रमिष्यत एवंभावादित्यौडलोमिः ॥ २१ ॥

लिङ्गिसनवर्तते । यदत्र जीवोपक्रमेण भगवतः अवणादिकसुक्तं तत् संसारभावादुन्त्रिमध्यतो जीवस्य लिङ्गम् । युक्तौ जीवो भगवानेव भविष्यतीति ज्ञापकम् । अन्यथा सैव कथममृता भवेत् । इतिशब्दो हेतौ । स्त्रिया विश्वासार्थ

#### भारयप्रकाशः ।

मैंत्रेय्यात्मनि वा अरे दृष्टे श्रुते मते विज्ञात इदं सर्वं विदितमिति वाक्योक्तं तत । प्रतिज्ञासिद्रेरिदं क्यं लिङ्गमित्यत आहः तस्यैवेत्यादि । तस्यैवेति सर्वत्वस्यैव । तस्या एतत्साधकमिति । उपक्रमे जीवात्मकथने प्रतिज्ञायाः साधकम् । अन्यथा एतद्व्युत्पादनकोटौ जीवस्या[स्फुटतयाऽ] कथनाजीवज्ञानाभावे प्रतिज्ञा वाधिता खात्। कृते तुषक्रम उछेले सोऽपि प्रह्मसुत्राद्यभिमानि-तया तत्र निविशेदत स्तथेत्यर्थः । यथा जडे ब्रह्मकार्यस्वाहह्मत्वोपचार एवं जीवेपि ब्रह्मांशस्वा त्रक्षोत्रक्षत्वोपचार इत्यर्थः । ] तथा सत्यस्मिन् मते प्रतिद्वेवास्य त्रक्षणः प्रकरणत्वनियामिकेति ब्रेयम् । एवमेवाग्रिमे मतद्वयेऽपि ॥ २०॥

उत्क्रमिष्यत एवंभावादिलौद्धलोमिः ॥ २१ ॥ एवंभावादित्यस विवरणं संसारभावादिति । एवं कथनस मुक्तिप्राप्तिलिङ्गत्वे किं गमकमित्यत आहुः अन्यथेत्यादि । चिद्द्पे ब्रह्मणि जीवस प्रवेशो हि तन्मते मोक्षः । ब्रह्म तु चिद्द्पं व्यापकमितीदानीमपि जीवस्तत्र प्रविष्टोऽस्त्येव । परं संघातान्तरायेण । यथा क्रस्टुल्सं वस्तु गृहे । तद् यदा ततो वहिः

मिति तदभेदेनेसेन । अन्यथेति जीवात्मकथनत्वे प्रकारे । चाधितेति सर्वविज्ञानाभावप्रसक्ते-रिति भावः । उद्घेख इति आपाततः । प्रियपदसम्भिन्याहारेण जीवस्योक्षेखे सोपि आत्मापि पूर्वोक्त-वसक्षत्रायभिमान्नतयेलादिः । तथेति वसाभेदेन जीवात्मकथनत्वम् । अत्र पान्नेन विरोध इत्युक्तं तत्तद्दीकाविषयकम् । प्राज्ञपदान्न तुरीयविषयकं च । किं च आचार्यवान् प्ररुपो वेदेति छान्दोग्या-देकदेशिमतानि तत्तद्वाष्यनियतानि । एवं च तत्तदर्थानां पदस्यान्यस्य संनिधेः कारणाद् बोधे श्रुतिसिद्धार्थघोषे वाधकाभावः । यथेह सहकारतरौ मधुरं पिको रौति अत्र पिकपदशक्तिप्रहः । तथात्र वालमं भाष्यमिति । सिद्धमाहुः तथा सतीति । एवमेवेति यथात्वेषि प्रतिज्ञाया विषयवाक्यो-क्ताया अन्वयो नोक्त इति तत्स्मारणम् ॥ २० ॥

उत्क्रमिष्यतः एवंभावादित्वौद्धलोमिः ॥ २१ ॥ संसारभावादिति । एवमिति शन्देन संसारवोषः स चेत्थम् । संसारिणो विषयवाक्ये मात्रासंसर्गस्त्वस् भवतीति पूर्वमुक्त्वेन यत्र वा अन्यदिव सादिखादिना यत्रेति संसार इलर्यात् । यत्र त्वस सर्वमात्मैवामृत् इलत्र यत्रेति मोक्षे हाने इलर्यात् । तत्रैवंमावादुत्कमिप्यतो जीवस्य ठिङ्गमिलेवंभावात् इलस्य संसारमावादिलर्थः । प्वमित्यस पूर्वोक्तादित्यर्थात् । एवंभावात्पूर्वोक्तभावादित्यर्थः । पूर्वोक्तः संसारः । भाष्ये । वीवसेत्ससाज्ञादिसिद्धरोत्पर्यः। बीहुटोमिमते तयेति। अनादिसिद्धत्वं तु आर्तिज्यमिति सूत्रे गौणप्रियवैराग्यार्थं च जीवोपक्रमः कर्तव्य एवेति औद्धलोमिराचार्यो मन्यते। तसाद भिन्नजीवपक्षेऽपि नात्र दपणम् ॥ २१ ॥

# अवस्थितेरिति काशकृत्सः ॥ २२ ॥

लिङ्गमिखेव । भगवत एवावस्था जीव इति । अतः संसारदशायामपि जीवो ब्रह्मेति नात्रोत्क्रमणसूपचारो वा। अन्यथा कथमात्मनस्त कामाय सर्वे

### भारतप्रकाशः ।

प्रक्षिप्पते तदा गृहस्यं भवति । तथा जीवोऽपि संघाताद् वहिर्भूप यदा साक्षाचित्तंबद्धः स्थात् तदा मुज्येतेति संघाताद् भिन्नत्वयोधनार्थमेव जीयोपकमः । सा हि मोक्षेच्छर्विद्यां पुच्छति । तद् यदि तसै मोक्षयोग्यं जीवसहपं न ज्ञापयेत् सैव कथमस्ता भवेत् । अती, येनाहं नाष्ट्रता स्वामित्यादिकं तद्वाक्यमेवैवं कथनस मुक्तिलिङ्गत्वे गमकमित्यर्थः। तदेतदाहुः इतिराज्द इत्यादिना । दूपणमिति प्रकृतिवादापत्तिरूपं दूपणम् ॥ २१ ॥

अवस्थितेरिति कादाकृत्लः॥ २२॥ जीवस ब्रह्मावस्थाविशेपत्ववोधनार्थं जीवोप-कम इत्यत्र किं गमकमित्यपेक्षायामाहुः अन्यथेत्यादि । यदि हि जीवल प्रकायस्याविशेषत्वमत्र रक्षिमः ।

ऋतौ यजतीति ऋत्विगिति व्युत्सत्त्वात्विच्यमनादीति । मुक्ताविति ज्ञाने । 'शात्विच्यमिसौहुछोमिः तस्मै परिक्रीयते' इति तृतीयाध्यायस चतुर्थचरणे 'चिति तन्मात्रेण तदात्मकत्वादिस्मौहुलोमिः'इति चतुर्थेच्याये चतुर्थपादे । ज्ञापकमिति एतेन प्रतिज्ञापि व्याख्याता । प्रकृते । सैवेति एवकोरण कालायन्या व्यवच्छेदः याज्ञवल्क्यस द्वे मार्चे वभूवतुः । अस्ट्रतेति संघाताद्रिज्ञ आत्मा मैत्रेय्या अमृता मुक्तिहिंत्वान्ययारूपमिति वाक्यात् । नामृतेति अत्र ना पुमान् भगवत्सेवानुकू-ठलवलाइमिति सिद्धान्ते वर्णागमोन्यत्र नकारी वर्णः । यद्वा न अमृता स्वाम् किं तु शरीरे मृतेऽमृता स्तामिलर्थः । टीकायां तु येनाहममृता न स्तां तेन कर्मणा किं कुर्याम् किं तु यदेवा-मृतलसाधनं में मह्यं बृह्यपदिशेसर्थः । मुक्तीति । ठिङ्गलं हेतुलम् । भाष्ये । स्त्रिया इति 'स्रोशहरिद्धजयन्थुनां त्रयी न श्रुतिनोचारं' इति वाक्ये विश्वासात् त्रयी न श्रुतिनोचरेलयीत् । गौणिति खोत्कृष्टलज्ञानस खस्मिन् वैराग्यजनकत्वनियमेन गीणमुख्यन्यायमताद्य गौणेलादिः। भिन्नेति संपाताद्विन्नेत्यर्थः । अनादिसिद्धजीव इति ॥ २१ ॥

अवस्थितेरिति कादाकृत्स्तः ॥ २२ ॥ अवस्थितिरवस्था संसारावस्था इति यावत् । आवस्थितेरिति कादाकृत्स्तः ॥ २२ ॥ अवस्थितिरवस्था संसारावस्या इति यावत् । भाष्ये । अवस्थितेरवस्थाया जिन्नं देतुः विषयवाक्ये उपसंद्वरिष प्रकारेणेति इतिशब्दार्थ इसाहुः लिङ्गमिल्येचेति । कसावस्थेलाकाञ्चायामाहुः भगवत एचेति । प्रतिज्ञास्त्राद्रधेलाबुग्रत्या मगवतः एककोरण मायाव्युदासः । अवस्येति मात्रासंसर्गस्त्वस भवतीत्युत्तवाऽऽसत्त्वपविषयमीकनुत्रपा-परकारण नापान्धुपातः। जपन्याः वाताव्यवाद्याः वाताव्यवाद्याः वात्रव्यवाद्याः वात्रव्यवाद्याः अत इति उपक्रमोपसंद्यास्यामित्यः। नाझोरक्रमणमिति वस्या जीवः। पूर्वस्त्रे दोपमाहुः अत इति उपक्रमोपसंद्यास्यामित्यः। नाझोरक्रमणमिति वस्या जीवः। पूर्वस्त्रे देशियास्याद्यास्याद्यास्य प्रियं भवतीति । न सन्यस्य सर्वं प्रियं भयति । मोक्षस्तु ज्ञानमेव । उत्तरत्र कर्तव्याभावात् । अवस्थया व्यवसायात् सिद्धान्ताद्विशेषः । इतिशव्देनैतावदरे खल्यमृतत्विभित्युपसंहारो हेतुरस्य पक्षस्यिति काशकृत्स्यो मन्यते । तस्माज्ञीवोपक्रमो, भगवत एवावस्थाविशेषो जीव इत्यस्य पक्षस्य लिङ्गम् । तस्मान्मैत्रेपीन्त्राह्मणेनापि जीवद्वारा प्रकृतिकारणवादासिद्धिरिति सिद्धम् ॥ २२ ॥

इति प्रथमाध्याये चतर्थपादे सप्तमं वाक्यान्वयाधिकरणम् ॥ ७ ॥ · · · ·

#### भाष्यप्रकाताः ।

वोधनीयं न सात् तदा, आत्मनस्तु कामाय सर्वे श्रियं भवतीति सर्वभोक्तृत्वमात्मनो न वदेत् । त्रह्मातिरिक्तसः सर्वभोक्तृत्वामावेन सर्वेश्विन् त्रियत्वामायात् । अतः सर्वभोक्तयेकसिन्नात्मनि वक्तव्ये प्रतिनियततन्तिप्यमोक्तारं तदवस्थाविशेषमुप्तममे वदति । तथाच सर्वेश्रियत्वयाक्यमेव तद्गमकमित्यर्थः । वेनाहं नास्ता स्थामिति मोक्षार्यं प्रश्नात् तत्रानुतरे तद्प्तिरित्याग्रङ्कार्यां तन्मतेन समाधिमाहः मोक्ष इत्यादि । सिद्धान्ताद् विद्याप इति सिद्धान्तीतुपपचिपक्षादरात्सर्य नित्यं यथास्वितमेव ब्रह्मरूपं तेन कालकृतविशेषरूपयाऽवस्थया न ताद्दशरूपव्यवसायः । अत्र त्ववस्थया व्यवसाय इति सिद्धान्ताद्विशेष इत्यर्थः ]त्वंशत्वे व्यवसाय इति तथा । अस्य पक्षस्येति ज्ञानमेव मोध इति पक्षस्य । शेपमतिरोहितार्थम् ॥ २२ ॥

# इति सप्तमाधिकरणम् ॥ ७॥

#### रक्सिः ।

जीव । प्रकृते । न खन्यस्येति भाष्यं विशृण्वन्ति ब्रह्मातीति । ब्रियत्वेति भोकृत्वनिवन्यनिष्-जीव । प्रकृत । न छान्यस्यात भाष्य विवृण्यान्त द्राह्मातात । प्रयत्यात भाकृत्वानवन्यनाश्र-यत्याभावात् । भाष्ये । अस्य पक्षस्याप्र्वेताबेतुमाहुः इतिश्च व्येनेति । हेति श्चरार्थे तृतीयार्थः । प्रकृते । ज्ञानमेचेति श्रुतावेतावत्यदेन पूर्वोत्तज्ञानमनुष्यामृतत्यविधानात् । 'आत्मा वा व्ये श्रुप्रव्यः' इति श्रक्षमात्रविषयकं तत् । इति पक्षस्थित इत्येवं सर्वस्य काशकृत्वपक्षस्य आस्मरप्योद्धेनिमितयोः स्वान्तरस्यात् । अतिरोहितेति भाष्ये । काशकृत्वमतिसद्वमाहुः तस्मादिति उपसंदारसार्थनिर्णायकतात् । अपिकरणसिद्धमर्थमाहुः तस्मादिति । श्रवेकर्-श्वित्रात् । जीवद्वारेति 'अपर्यमितस्त्वन्यां' 'जीवमृताम्' इति गीतायाः काशकृत्यमते शिवादित् । जायद्वाराति 'अपर्यामतस्त्वन्या' 'जीवमृताम्' इति गीतायाः काशक्रत्यमते स्वि पत्तिः संसादशापन्नापि इसेनमितिरिहितार्धम् । वंकताचार्यमते पूर्वस्य पत् पूर्वपक्षः सिद्धान्त-स्वृत्यमत्ते पत्ति । माष्ट्यास्त्वप्राध्यायसमाविवाक्यशब्दाक्षराणां मद्यावि समन्वयमाद्वः। रामाद्वाना पार्यास्त् सांस्यास्ता प्रसास्त्र विति संश्यमाद्वः। भास्कराचार्यस्त शंकराचार्यनत् पूर्वसूत्रं व्यास्याय वाक्यं नामकार्यपतित्वादन्तपरं विकथमात्वावस्यः पद्यातग्रस्यत इति याज्य-व्यथणाद्वात्वा विकथमात्वावस्यः विवास्य-व्यथणाद्वात्वा विवास्यः भेदोध्याद्वात्वस्याः भेदोध्यस्ति यतः संसारी न वर्षत्रस्याः स्वस्यायः विवास्य-वर्षः। वस्य प्रस्त्वर्थं वियोपदेशीर्थवानिति त देतन्नातिविकद्वस् । माध्योक्तवाक्यान्ययः युनिषु स्युनिषु प सष्ट इति न स्विविषयाभ्यस्यमहेतीति भाष्ये त्रकारे नानृदितानि मतानीति ध्यम् । रामानुत्रभाष्ये तु कायकृत्समतेन व्याससिद्धान्तसमाप्तिस्तदेकदेशिमतयास्यं विस्णदि । नास्त्रत्मार्थोरं 'आसीन्द्रानमयो द्यर्थः' इत्तस्त विरोधः । जीवानामपि सत्तात् ॥ २२ ॥

इति सप्तममधिकरणम् ॥ ७॥

# प्रकृतिश्च प्रतिज्ञादृष्टान्तानुपरोधात् ॥ २३ ॥ (शशदे)

एवं प्रकृतिकारणवादनिराकरणेन ब्रह्मण एव कारणत्वे सिद्धेऽप्पर्धजरती-यतयो भयस्थापनपक्षं परिहर्तुमधिकरणमारभते ।

#### माध्यप्रकाशः ।

प्रकृतिश्च प्रतिज्ञाहष्टान्तानुपरोधात् ॥ २३॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः एवं प्रकृतीत्यादि । आनुमानिकाधिकरणमारम्य चाक्यान्वयाधिकरणान्तप्रन्थे आदिक्षिभिः सांख्यमतस्यइन्दर्वसाधनात् प्रकृतिकारणवादिनराकरणेन, यथान्वपदिष्टाद्यधिकरणप्रये श्रुतिविप्रतिपेधपरिहाराद्, वाक्यान्वपाधिकरणे जीवनक्षयादिनराकरणात् पुरुषण्ड्यायशुक्तपञ्चतिकारणवादिनराकरणेन
न्नव्रण एव जगत्कारणत्वे सिद्धेश्चपे नक्षणो निर्विकारत्वात् कार्ये त्रिगुणात्मकत्वादिदर्शनाच नक्षणो
निर्मित्त्वं, स्मृतिसिद्ध्य प्रधानस्य समवाधित्वमित्यम्युपेषम् । यदि च श्रीत एवाप्रहस्तदाशिष
श्रेताश्वतरादावजावावस्यस्यसाजापदस्य छागीशरीराभिषायकत्वाच्छागीशरीरां यथा तद्विष्टाद्वग्रागीरात्मशक्तिविधया नानाप्रजाजनकं, तथा सांख्योकं प्रधानमपीश्वरोपाधिभृतं समानाविषप्रजाजनकमित्यत्वमर्थं रूपकातिश्वयोक्तया वोधियतं श्रुकोति । यदि चेदं नोपयते तदापि,

#### रहिन्दः ।

प्रकृतिश्च प्रतिज्ञाहष्टान्तानुपरोषात् ॥ २३ ॥ सांस्यराद्वानीयप्रकृतिनिराकरणात् स्यताया गीतोक्तायाः 'अपरेयमितस्त्वन्यां प्रकृति विद्धि मे पराम् । जीवमृताम्'इति जीवस्तायाः उपेक्षानद्वेत्वात् प्रसन्नसंगरमा निरूपणमिलाहुः चाक्यगन्वयाधिकरण इति । जीवन्नकोति ।

'मूमिरापोऽनलो वायुः खं मनो बुद्धिरेव च । अहंकार इतीयं मे भिन्ना प्रकृतिरष्टधा'॥

इति नीतायामप्रसु प्रकृतिपदम् । कापिलसांख्यप्रयचनस्वत्रहत्तौ विषयाध्याये 'सत्त्रप्रस्तमसां साम्यावस्या प्रकृतिः प्रकृतेपहान् महतोहंकारात् पञ्चतम्मात्राण्युभयमिन्द्रियं स्यूलमूतानि पुरुप इति पञ्चविद्यतिग्रुणाः' इति सुत्रम् । तत्र पुरुषो जीवः । गीतायाम्

'अपरेयमितस्त्वन्यां प्रकृतिं विद्धि मे पराम् । जीवमृतां महावाहो ययेदं धार्यते जगत्' ॥

इति नवगी प्रकृतिः । स जीवनश्वादः अंशलाजीवसः तद्भेदेनोपकस्य मैत्रेयीमाञ्चणे तस्य निराकरणात् । पुरुषच्छायेति पुरुगो जीवः सांस्योक्तः । छायाऽर्कयोपिद् सुक्ता प्रकृतिर्वगत्करीं व्यागीहिका च तास्यां सुक्तो यः प्रकृतिकारणवादः तस्य निराकरणेन । यद्वा । पुरुगो गृहत्तस्य तस्य छाया प्रतिविक्त्यो जीवः तेन सुक्तो यः प्रकृतिकारणवादस्तसः निराकरणेन । अर्घजरतीयत्यवेशादि भाष्यं विश्वद्यन्ति ज्ञष्ठाणो निर्विकारस्वादिति । एवमपि चिन्तामण्यादिवदिवृक्तं मद्य कारणमिति चेतवाद कार्यं त्रिशुणोति । स्मृतीति सांस्यस्तिविद्धसः 'प्रधानाज्ञगवायत इति' इति सृत्रं स्पृतिः । अर्घनिति कार्यं त्रिशुणारमकत्वायान्धुपेयम् । अर्घनित अत्रोते अत्रामेकां टोहितयादिवास्यसम् । छागोति कर्यनोपदेवस्यसमाय्यं व्युत्तादितम् । छागीति पाठे वातित्रं विवस्य ययाकयंचित्रयोगः । छागा शरीपिष्ठाता जीवः तस्य अरीरात्मकशिकत्वत्तमार्वितवात् । अतस्वदिष्या । रूपकेति भागा शरीपिष्ठाता जीवः तस्य अरीरात्मकशिकत्वत्तमार्वितवात् । अतस्वदिष्या । रूपकेति

#### भारयधकादाः ।

'यस्तन्तुनाभ इव तन्तुभिः प्रधानजैः स्वभावतो देव एकः समाव्रणोति स नो दधात ब्रह्माङ्म्यपम्' इति तत्रस्यवाक्यान्तरे तन्तुनाभग्रतीरस्य दृष्टान्तितत्वेन तन्तुनां प्रधानजत्वकथनेन च ईश्वरत्वतीरात्मकप्रधानांशैः द्वारीरैर्जीवानावृणोतिति सिक्क्यति । अत एव, 'कार्योपाधिरयं जीवः कारणोपाधिरीश्वरः' इत्यपि कचिदुच्यते तेन द्युद्धस्त्वात्मिका ईश्वरोपाधिः । रजस्तमोमिश्र-मिलनसस्त्रात्मिका जीवोपाधिरित्युपाधिविभागोऽपि युज्यते । अत ईश्वराऽधिष्ठिता तच्छरीरभूता प्रकृतिरपि कारणम् । नच सा प्रथमकार्यरूपेति युक्तम् । चूलिकोपनिपदि,

'विकारजननीं मायामष्टरूपामजां घ्रवाम् । ध्यायतेऽध्यासितां तेन तन्यते प्रेर्यते पुनः ॥ स्यते पुरुपार्थाय तेनैवाधिष्ठिता जगत् । गौरनायन्तवती जनित्री भूतभाविनी'॥ इति ।

श्रावणेन तद्विरोधात् । नच माया काचिद्तिरिक्तेवेति वाज्यम् । विकारजननीमित्यनेन पोडश्रविकारजनकत्वस्य, अष्टरूपामित्यनेन प्रकृतिप्रकृतिविकृतिमेदेनाएरूपत्वस्य
प्रकृतिधर्मस्य तस्यां श्रावणेन, श्वेताखतरे 'मायां तु प्रकृति विद्यात्' इति श्रावणेन, गीतायामि,
'देवी खेषा गुणमयी मम माया' इति, 'सन्तं रजस्तम इति गुणाः प्रकृतिसंभवाः' इति सरणेन च
मायाग्रव्दस्य पर्यापतायामेव पर्यवसानात् । श्वेताखतरे, 'काठः स्वमावी निपतिर्यद्वन्त्वः भूतानि
योतिः पुरुव इति चिन्त्यम्' इति सर्वान् वादानपास्य, 'ते ध्यानयोगनुनाता अपत्रयन् देवात्मश्वर्कि
सगुणैनिंगृहाम्' इति परस्यश्चरकः सगुणिनगृहत्त्वश्रावणान्मैत्रायणीयोपनिपदि च, 'तमो वा इदमग्र
आसीदिं तत्परे स्वत् तत्परेणेतिः विपमत्वं
प्रपात्मेनद्वे सन्त्वस्य रूपम्ं इति श्रावणाद् गुणा अपि सन्त्वादय एव ग्राह्याः । अतः पूर्वोक्तन्यापैः
सिद्वेऽपि ब्रह्मणः कारणन्वे श्रति।स्वयशक्तिरुपं वा विना कारणतानिर्वाद्दाभावाद्येजरतीयतया
मायायाः समवायित्वं, ब्रह्मणो निमित्तत्विमत्युभयकारणत्वसापनयक्षपरिद्वारः प्रयोजनिनित्यर्थः ।
परं सति श्रद्धकत्ताविग्रेपात् समवायिकारणं, प्रकृतिर्विमित्तकारणं व्रद्धः । उत्त सर्विषयं कारणं

'रूपकातिश्रयोक्तिः सान्निगीणीध्यवसानतः । पत्रय नीठोत्पटद्वन्द्वान्निःसरन्ति शिताः शराः' ॥ इति ।

नन्तमनापरं स्टिट्सकमिति चेतनाहुः यदि चेदमिति । किचिदिति तत्त्वासंभान-ग्रन्यादानुच्यते । अग्रन्स्पां गीतोक्ताम् । अभ्यासितामिति न्रग्रणाऽभ्यासास्यसंबन्धेन् संपद्मम् । अय वा अन्यसंबन्धेन संबद्धाम् । गौरिति गौरनादवती सा त्विति पाठस्त्वन्यतः । मफुत्तीति एका प्रकृतिः सप्तग्रकृतिविकृतयः। इति आवणेनेति अमेदशावणेन। न्यायाः स्त्राणि। कारणोति कुञाञदी तथादर्शनादिति भावः। अर्थजरतीयिति समन्वये सति जीवपरमात्मा मध्य तास्थणं जगदभिवनिमित्रोपादानत्यमुत्राभेवरतीयम् । अर्थनारीमायत् । निमित्तं मध्य समयायी नतु ब्रह्मकारणतां न निराकुर्मः श्रुतिसिद्धत्वात् । किंतु समवायिकारणं प्रकृतिरेव । कार्यकारणयोरवैलक्षण्यात् । समवायिकारणातुरोधि हि कार्यम् । अन्यत् सर्वं भगवानस्तु । अपेक्ष्यते च समवायिनिमित्तयोर्भेदः । कर्मण्यपि श्रुतिस्मृतिसमवायो पर्मे । एवं ब्रह्मवादेऽपि स्मृत्युक्ता प्रकृतिः समवायिकारणम् ।

भारतप्रकाशः ।

ब्रह्मेति संशयः । स च प्रयोजनकथनादर्थादेव रुभ्यते इत्यतो नोक्तः । पूर्वपक्षमाहः नन्धि-त्यादि । कार्यकारणयोरवैलक्षण्यं व्यत्पादयति समवायीत्यादि । तथाच कार्येष कचिर रजसः. कचित् तमसः कचित् त्रयाणामपि गुणानां प्रकाशप्रवृत्तिनियमादिभिरनुवृत्तिदर्शनाद्वेयस्वतच्छत्या-कांचत् तमसः कांचत् त्रयाणामांप गुणांना प्रकाशप्रश्वात्तानयमादि।सरवृष्टानदश्चाद्वयत्वादुण्डत्वा देर्दर्शनाच कार्यमात्रं प्रकृत्यद्वरोपीत्यतः प्रकृतिरेव समवायिकारणमित्यथेः । नद्य सत्तायाः सर्वत्राजुवृष्टिदर्शनाद् व्रक्षणोऽपि समवायित्वमस्त् , किं वाधकमित्यत आह अपेक्ष्यते चेत्वादि । यदि हि सगवतः समवायित्वं स्वात् तद्युणा अपहत्यापत्त्वादयः सरुपधर्माः सिंददानन्दाश्चावुर्वतत्त् । नचात्र भगवत्सत्तावुर्वते । प्रतीयमानायात्त्वसा भावतिकारत्वे व्रक्षधर्मत्वामावात् । किंत्र । यदि सगवानेव समवायी निमित्तं च स्वात् सर्वं कार्यं सर्वदा सात्र। अपेक्षितस्य सामग्रीमात्रस्य भगवद्वपतया सत्त्वात् । नचेर्यं क्षीकिकी युक्तिने वैदिकैतादरणीयेति वाच्यम् । यतः कर्मकाण्डेपि श्रुतिस्मृतिसम्वत्यो प्रमेङङ्गीकियते । असदा-दिकृतेश्र निमित्तत्वम् । एवं ब्रह्मवादेऽपि स्मृत्युक्ता प्रकृतिः समवायिकारणं, ब्रह्म निमित्तकारण-मित्येवाङ्गीकार्यम् । न चैवं तस्याः श्रौतत्वहानिः । यथा हि ब्रह्मणोऽनुमानगम्यत्वेऽपि ग्रुरूयतया ्राचनात्राच्या । त्राच्या अवस्ति आस्ति । त्राचा १० जनाव्या अस्ति । वर्षा १० जनाव्या । वर्षा १० जनाव्या । वर्षा उपनिषद एव गमयन्तीत्यापनिषदत्वमेवं प्रकृति मुख्यतया स्मृतिरज्ञमानं च गमयतीति तस्या आजुमानिकत्वं सार्तत्वं चामिछप्यत इति तावन्मात्रेण तद्वानेरभावादित्येवं प्राप्ते इत्यर्थः ।

रिकेमः ।

जीव इति । इत्युभयकारणब्यवस्थापनपक्षो मैत्रेनीत्राह्मणे तस्य परिद्वारः । मयोजनेति । तदुक्तं पूर्व-पक्ष्मिति । पूर्वोक्तसंयवप्रकारं स्फुटं सूचयन्तः पूर्वपक्षमाहुरिल्यः । भाष्ये । न निराकुर्म इति । मैत्रेयीत्राह्मणविचारेण न निराकुर्भ इति । किंतु समन्वयस्ये तेन ब्राह्मणेनार्थवरतीयमुज्यते इत्यये । मैत्रेयीत्राह्मणविचारेण न निराकुर्भ इति । किंतु समन्वयस्ये तेन ब्राह्मणेनार्थवर्षान्यस्यते इत्यये । किंतु समवायीति । अत्र सुत्रे पादार्थमहिम्रा एकसंवन्यिद्यान्यसरसंवन्यि स्मारकमिति किलु समवायोति । अत्र सूत्र पादाधमाहम्मा एकसवान्यज्ञानमप्रसवान्य स्मारकार्याति । भृष्टाताक्षमालायति इति सूत्रस्य समन्वयस्त्रे । भृष्टाताक्षमालायते इति सूत्रस्य समन्वयस्त्रे । भृष्टाताक्षमालायते । भृष्टाताक्षमालायते । भृष्टाताक्षमालायते । भृष्टाताक्षमालायाते । भृष्टाताक्षमालायते । भृष्टाताकष्टात्मालायते । भृष्टाताकष्टात्मालायात् । भृष्टाताकष्टात्मालायात् । भृष्टाताकष्टाताकष्टात्मालायात् । भृष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टात्मालायात्व । भृष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टात्मालायात्व । भृष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टात्मालायात्व । भृष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टात्मालायात्व । भृष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टात्वाकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टात्वाकष्टाताकष्टाताकष्टाताकष्टात्वाकष्टाताकष्टाताकष्टात्वाकष्टात्याकष्टाताकष्टाताकष्टात्वाकष्टात्वाकष्टात्वाकष्टात्वाकष्टात्वाकष्ट कार्यम् । अञ्चयतरात्रातं मध्यादानगुक्तवायकाराताः । जनप्यतारायतान्यस्याः । जापकाराय विपेरिणमति वर्षतेऽपक्षीयते नश्यतीति पद् भावविकाराः प्रकृतिधर्माः सांस्ये । कर्मण्यपीति माध्यं विदु-ण्यन्ति न चेपमिति कर्मणीसस्यार्थमाइ कर्मकाण्ड इति । छुतिस्मृतीः विधिपादे शुतयः स्मृतिपादे स्मृतयः इति । समयायो निससंयन्यः । धर्मे निस्पर्भन्यस्वक्रीक्रयारूपे धर्मे । एयं प्रकृति भाष्यं विद्युज्यन्ति एयं ब्रह्मीति । श्रीतत्वेति प्रधानाज्ञगज्ञायते इति श्रीतसं चूळिकोपनिपदाद्युक्तं च

१ विपरिणमधे ।

त्रहा निमित्तकारणिमस्येवं प्राप्ते उच्यते । प्रकृतिश्च निमित्तकारणं, समवा-यिकारणं च ब्रह्मैव । प्रकृतिपदमयोगात् स्मृतिसिद्धतृतीयसर्वपर्मापदेशः । चकाराद यत्रेत्यादिसर्वसंप्रहः । कुत एतत् ? । प्रतिज्ञादृष्टान्ताऽनुपरोधात् ।

#### भाष्यवकाराः ।

अत्र तिद्धान्तं वसतुं छत्रं ज्याक्र्यन्ति मक्नतिश्चेत्यादि । ईश्वतिना ईश्वत्यादिभिर्घा कर्तृत्वेन वहा तिद्धानित न तत्रेदानी राह्म । अतः परं लोकन्यायेन कर्तृक्पादानीपकरणसापेश्वत्वादिह तदाकाह्मायां पूर्वपिश्वणा मक्रतिरुपस्थाप्यते । ता निमित्तकारणभूता समवायिकारणभूता च प्रकृतिस्त प्रकृति । न तु ततोऽतिरिक्ता प्रकृतिशब्दश्च सहस्ये हृदो मृत्यकृतिर्यटः कार्पास-प्रकृतिः पट इत्यादिप्रयोगदर्शनात् समवायिकारणमभिश्वते, प्रकृष्टा कृतियेनिति योगमहिष्ठा च निमित्तम् । अतः प्रकृतियदप्रयोगात् स्यृतिसिद्धा च त्रिमित्तम् । अतः प्रकृतियदप्रयोगात् स्यृतिसिद्धा च तृतीयकारणात्मका असमवायिनः सर्वे पर्मोः संयोगादयस्रेपामपदेशः कथनम् । चकारात् पुराणोक्तानां,

'यत्र येन पतो यस यसै यद् यद् यथा यदा । सादिदं भगवान् साक्षात् प्रधानपुरुपेश्वरः' ॥

#### रिकाः।

पूर्वोक्तम् । बहुवैति आकाशस्त्रिङ्कादिस्यिषकरणे उक्तत्वात् । इन्तैतमेव पुरुपं सर्वाणि नामान्य-भवदन्ति इति माध्वभाष्योक्तवाक्यादेवकारः । प्रतिज्ञासुत्राह्रक्षेत्रवृत्वते । न त्विति 'स पतिः पत्री चाभवताम्' इति पुरुपविधवाद्यणे 'प्राप्तं तन्निजरूपाय गोविन्दाय नमो नमः' इति श्रीविद्वतेशदीक्षिताः अर्धनारीश्वरोषि । सांल्यमतेनोत्तवाऽधुना प्रकृतिपदं प्रयुक्तं न प्रधानपदं तदाग्रयमाहृरित्याग्रयेन प्रकृतिपदेलादिभाष्यं विवृण्वन्ति सम प्रकृतिकाब्द इति । वयमर्थः । ससं प्रधानपदं प्रयोक्तव्यं 'प्रधानाञ्चगञ्चायत इति' क्षीरवचेष्टितं प्रधानस्य' इति चातः पुरुषोऽसङ्गः प्रधानं यचद्भिन्ननिमिचोपा-दानं तद्वाचकं आकाशस्त्रक्षिङ्गादिति न्याये ब्रह्मवाचकप्रिति तथापि तस्य न प्रसिद्धमीश्वरवाचकत्वं प्रकृतिपदस्य तु 'प्रणवत्वेन प्रकृतित्वं वदन्ति ब्रह्मवादिनः' इति गोपाछतापिनीये 'प्रकृतिमगन् किल यस गोपवच्चः' इति च प्रसिद्धमतः प्रधानपदमतिहाय प्रक्रतिपदसुपाचिमिति तदेतदुक्तं प्रकृती-लारभ्य रूढ इसन्तेन । यद्यपि वेदान्ते रूढिनांस्ति तथापि ब्रह्मवादिनी वदन्तीति संहिताश्चतेः त्रखवाचकप्रकृतिपदरूढिः । यद्वा । योगमात्रं ब्रह्मज्ञानमित्यदोयः । यद्यपि यत्समवेतं कार्यमुत्पद्यते तत्समवायिकारणम् । आविर्भावकशक्तयाधारस्यं वा कारणस्यं तद् ब्रह्मसामानाधिकरण्यादुपपस्रं तथापि पोपार्थं प्रयोगावाहुः मृत्यक्तिरिति । अभीति । खरूपप्रकृतिपदार्थः 'प्रकृतिमगन् किल यस गोपनध्यः' इति स्मृतौ । अतः प्रयोगादिप्रसिद्धाः प्रकृतिपदं महाणि प्रयुक्तं न ज्ञानिनामिव परमहादिपदवत् । प्रकृष्टिति व्यवद्वारोषयोगित्वं प्रकृष्टतं न तु वालकीडार्थे सूपादिवद्वा कृतिः । संयोगाद्यः इति विद्धान्ते विभागात्त्वष्टिः ष्टिभेदवादं एमिः भाष्यप्रकाशकृद्धिकृता सा । तेपां निमत्तान्तर्भतानाम् । अत्र यद्यपि तृतीयपदार्थः सुपुष्तिः कामश्च संयोगादीनां चकारार्थे त्रकारानाचानाच्याचा । अत्र यथाप तृतावपदायः छुत्रका काण्य प्रयास्या प्रकार केष्ठहात् तथा च कामग्रुप्रस्योः सर्वधर्मापदेश इति भाष्यार्थो भवेत् कामाकामरूपं प्रदेशस्योपि भीष्युष्टक्षप्रविषयास्त न च वैराग्याय भाष्यप्रकाशीयोर्थः । सःच सुपुष्ठित्यास्यानेषि तुत्ये सुपुष्टि-स्त्वकामरूपो मगवानिति भाष्यादिति वाष्यम् । विरुद्धमाश्रयत्वेन कामस्कृतेः । चकारादि-

प्रतिज्ञा, 'अपि वा तमादेशमप्राक्षो येनास्तुतं श्चृतं भवसमतं मतं भवस्यिकातं विज्ञातं भवति' इति । दृष्टान्तो यथा 'एकेन सृतिपण्डेन सर्वे सृण्मयं विज्ञातं स्यात्' इत्यादि । प्रतिज्ञादद्यान्तयोरसुपरोधोऽयाधनं, तस्यात् । समवायिकारण-ज्ञाने हि कार्यज्ञानम् । उभयोर्थहणसुपयारव्याष्ट्रस्पर्यम् । उपक्रमोपसंहारवत् ।

इत्याधारादीनां सर्वेषां संग्रहः । तथाच जगतः सर्वविधं कारणं भगवानेवेत्यर्थः । हेतं व्याकुर्वन्ति प्रतिज्ञेत्यादि । अपि वेत्युतश्रव्दसार्थः पाठान्तरं वा । प्रतिज्ञा तु नियमः । 'संवि-्राज्यात् नतास्यात् । तार राज्यात् । तार प्राज्यात् । तार । तार्वा ६ गायमः । तार । तार । तार । तार । तार । तार दाराः प्रतिज्ञानं नियमाश्रवसंश्रवा' इति कोशात् । स चात्रैकविज्ञानं सर्वविज्ञानं भवतीत्याकारको । एवं इष्टानिश्रय इति तद्वोधकं वाक्यमिह वाक्यवाचकयोरमेदविवक्षयाः प्रतिज्ञापदेनोच्यते । एवं इष्टान ायन २०० प्रदूषात्रम् प्राप्तास्य प्राप्तास्य प्राप्तास्य । स्य ६४१ न्तवाक्यमप्रि इष्टान्तपदेन । दृष्टान्तस्तु श्रोतृवोधसौकर्यहेतुर्वनतृश्रोत्रोः संप्रतिपत्तिविषयोऽर्थः । त्योत्रोधकं चेदं वाक्यद्वयं तयोरवाधनादेतोत्तया । तथा च यदि समवायित्वं ब्रह्मणो नाद्रियेत प्रभागायम् तथ् नाराका प्रभारभागास्त्रपार्वमा प्रभागः नाष्ट्रपारमा नावनाः नावस्य स्वाप्तिस्य स्वाप्तिस्य स्वाप्त कारकान्तरस्यं च तदिदं वाक्यद्वयं पीड्येत । अतस्तदमावादेव तथाञ्चयुपेयुमित्यर्थाः। तदाहुः समवायीत्यादि । नन्वेकतरेणापि कार्यसिद्धेः किमित्युभयोरुष्ठेख इत्याकाङ्कायामाहुः उभयो-रित्यादि । यथोपक्रमोपसंहारयोरैकार्थ्यनैकसार्थस सिद्धौ न तत्रोपचार इति शङ्का, तथाच प्रति-रक्सिः ।

सादिभाष्यं विवृण्वन्ति चकारादिति । आधारेति तेनाधिष्ठानकारणत्वमाचार्यान्तरैरुक्तं तत्स्मा-लारपान पटना । रितम् । निमत्तान्तर्गतम् । पाठान्तरमिति अर्थान्ययसहिता श्रुतिसम्यसा ठाघवादिसर्थः । राज्य । विद्यमन्वयार्थमभिकसुक्तम् । नतु छान्दोन्यीयश्रेतकेतृपाल्यानसः प्रतिज्ञादिग्रहर्णे अत् एव भवतिद्वयमन्वयार्थमभिकसुक्तम् । नतु छान्दोन्यीयश्रेतकेतृपाल्यानसः प्रतिज्ञादिग्रहर्णे णाः च्यापार्वे विवादायाम् विकादायाम् विवादायास्य क्षित्रकृतिकार्याः विवादायास्य क्षित्रकृतिकार्याः स्वीद्यापार्याः विवादायास्य क्षित्रकृतिकार्याः स्वीद्यापार्याः विवादायास्य क्षित्रकृतिकार्याः स्वीद्यापार्याः विवादायास्य क्षित्रकृतिकार्याः स्वीद्यापार्याः स्वीद्यापार्यायः स्वीद्यापार्याः स्वीद्यापार्याः स्वीद्यापार्यायः स्वीद्यापार्यायः स्वीद्यापार्याः स्वीद्यापार्यायः स्वीद्यापार्यायः स्वीद्यापार्यायः स्वीद्यापार्यायः स्वीद्यापार्यायः स्वीद्यापार्यायः स्वी विश्वया गौणत्वाच । संविदागृरिति वयं कोशो धीवर्गेऽमरः दशाङ्गीकारनामानि । उत्तरार्थे त पद्मा गांगराच्या । अस्ति । पश्चिमित्रले सति निश्चितसाध्यवत्तं दृष्टान्तत्तम् । 'अङ्गीकाराम्युपगमप्रतिश्रवसमाधयः' इति । पश्चिमित्रले सति निश्चितसाध्यवत्तं दृष्टान्तत्तम् । अनुमानमात्रविषयमिति दृष्टान्तं रुक्षयामासुः स्त्रोत्रिति । यथा श्रोता यथा महानस इति पश्चावयवन चुनावाता । स्वाप्त चुना चुना विकास क्षेत्र । स्वाप्त चुना विकास विकास विकास विकास विकास विकास विकास विकास विकास गतावयर्वे श्रुत्वा सीकर्षेण व्याप्ति गृह्णातीति श्रीतृषीपसीकर्षेहेतुर्देशन्तः । एवं वक्तश्रोत्रोः संप्रतिपत्तिः रामान्य उपास्ति । प्रकृतिप भवति । स्रकृतिप भवति हि सृतिपण्डं ज्ञानं श्रोतुरेकविज्ञानेन सर्वविज्ञानसंत्रतिपत्तेः सौकर्यहेतुर्भवति च वक्तुश्रोत्रोः संप्रवोधनिषयः सामान्य-वाक्यवाच्ये विवरणेतिव्याप्तिवारणाय सौकर्यपदम् । सौकर्व च श्रोतृवोध्यार्थासंस्पर्धित्वे सति तत्सुकात्तम् । विवरणादौ श्रोतृयोधार्यसंसार्थित्वात् नातिव्याप्तिः यथा मद्यविदान्नोति परमित्यादौ सर्वे ज्ञानमनन्तं मस्त्रीते विवरणे श्रोतृचोपार्थमसस्यश्चित्वम् । सुगमे दृष्टान्तरहिते वाक्येतिब्या-विवारणाय विशेषणदलम् । प्रशस्त्रस्य विशेष्यगतसमुपसर्गार्थस्य सत्त्वात् । कालेतिब्याप्तिवारणाय विशेष्यम् । 'सम्यग्नाद्वप्रशंसयोः' इति विश्वः । नतु तथापि नवकुत्व उपरेशे अतिन्याधिरितिचेत्र पौनः पुन्योपदेशवाच्यमित्रत्वेन विशेषणीयत्वात् । एवं च पौनः पुन्योपदेशवाच्यमित्रत्वे सति श्रोतु-योपसीकर्पहेतुत्वे च सित वक्षश्रीतृत्रवोषविषयार्थत्वं दृशन्तत्वमिति फटितम् । अत्र तथा महानस इत्यत्र साम्यं ययाग्रब्दोऽमरात् । तथा च समलं दृष्णन्तस्यं तथा तद्भिञ्चलं सति तद्भतम्योः धर्मवत्तं सादरयम् । तदेव दृष्णन्तस्यं यद्यपि तथापि धर्मः साम्यविग्रदनार्थे इवार्यमेदार्थमिदः मेव टक्षणम् । तयोरिति प्रतिद्वाद्यान्तयोः । वाक्यद्वयं प्रतिद्वाशक्यं द्यान्तवाक्यं प । पीक्येत

प्रतिज्ञामात्रत्वे अदृष्टद्वारापि भवेत् । दृष्टान्तमात्रत्वे त्वनुमानविधया स्यात् तथा सति सर्वसमानधर्मवद्वत्रा स्यात्र समयायिकारणम् । उभयोर्ग्रहणे तु प्रतिज्ञाया दृष्टमेव द्वारमिति समयायित्वसिद्धिः।

#### भाष्यप्रकाशः ।

ज्ञारणान्तयोरैकार्थ्यंनेत्यत उभयोर्ग्रहणमित्यर्थः । तदेतदुपपादयन्ति प्रतिज्ञामात्रत्य इत्यादि । हेतोरिति शेषः । तथा च हेतुथेत् प्रतिज्ञामात्रमत्रोच्येत तदा अदृण या योगजप्रत्यासित्तत-दृद्धराडण्येकविज्ञानेन सर्वज्ञानं भवेत् । यथा, 'विथं पश्यति दृरतः' इति ।

'अनागतमतीतं च वर्तमानमतीन्द्रियम् । वित्रकृष्टं व्यवहितं सम्यक् पश्यन्ति योगिनः' ॥

इत्यादिवाक्योक्तम् । तथा सति न तेन समरायित्वसिद्धिः । यदि च दृष्टान्तमात्रं हेर्षुं स्यात् तदा, सर्व याज्यं द्वेयत्वात् तदेकदेशवत् , घटो वाज्यो द्वेयत्वात् पट्यदित्यादिवत् , सर्व सन्द्वेयत्वाद् पट्यदित्यादिवत् , सर्व सन्द्वेयत्वादित्यत्यद्वयात् वर्षे सन्द्वेयत्वादित्यत्यद्वयात् । तथा सति सर्वसमानी यो धर्मा वेयत्त्वादित्यत्यद्वद्व त्रव्व स्यात् तु समवायिकारणम् । उभयोग्रद्वणे त्वेकविद्यानेन सर्वविद्यान्यविद्यान्य हृप्येय कार्यकदेशत्रत्यक्षमेव द्वारं समवायित्वगमकम् । यथा वेकस्मिन् पृत्यिण्डे पृद्विकारत्वनिश्वयोन् सर्वसिस्तत्सत्यातिये तथा ज्ञानान्पृत्तिकायां तत्समवायित्वज्ञानं ताद्यग्रद्यक्षादेव भवति । तथा प्रकृतेऽप्येकत्र सन्मयत्वे निश्चितं सर्वेषु तत्सत्यातियेषु सद्विकारत्वज्ञानात् सति सर्वसमवायित्वज्ञानं ताद्यग्रत्यक्षादेव भवतिति सति समवायित्वतिद्विनं तु स्पृतिसिद्धायाः प्रकृतेरित्यर्थाः । नतु भवत्वेवमेकविज्ञानात् सर्वविज्ञानं, तथापि सा त्रक्षोपाधिभृतत्वाद

डिमः ।

इति क्ष्रिष्टकत्यकं क्षियेत । योगजिति योगिनो द्विम सुक्ता युक्ता यानाव्यमंस्यापि हैविष्यम् । युक्तस्य तावद् योगज्ञधर्मसद्ययेन मनसाकाञ्चपरमाण्वादिनिखिल्यदार्थगोचरं ज्ञानं सर्वदैव भवितुमहिति द्वितीयस्य चिन्ताविशेषोपि सहकारीति । योगज्ञधर्मस्यासि शृक्ते वर्णयन्ति यथा चिन्वसिति । न तेनिति विषयतासंवन्येन संवन्धिति । विषयत्यासंवन्येन संवन्धिति । विषयत्यासंवन्येन संवन्धिति । विषयत्यासंवन्येन संवन्धिति । विषयत्यसंवन्येन संवन्धिति । विषयत्यसंवन्येन संवन्धिति । विषयत्यसंवन्येन संवन्धिति । विषयत्यसंवन्धितं भाव्यं विद्यस्त विद्यस्त । विषयत्यसंवन्धितं भाव्यं विद्यस्त विद्यस्यस्त विद्यस

#### भारयप्रकाशः ।

त्रक्षाविनाभृता चा, त्रक्षाविभक्ता वासीित धरीरद्वारकं त्रक्षण एव समग्रायित्वं स्वतं कहैत्वमिल्वेव युक्तं पूर्वोक्तश्रुतिभ्यः । न तु केवलसेव प्रकृतित्वम् । उक्तव्याकोषात् । न च
'सदेव सोम्येदमग्न आसीद् एकमेवाद्वितीयम्' इत्यादिश्रुतिविरोधः । तत्र हि, सदेवत्येवकारेणान्ययोगं व्यवच्छियात्रे विवृणोत्येकमेवेति । एकसन्दश्च सुरूषे रुद्धः । 'एके सुरूपान्यकेवलाः'
इति । तथा च सुरूपं त्रवैवात्तीति सिद्ध्यति, न तु तेन तद्विनाभृतस्याविभक्तस्य वा धरीरस्यासिद्धिरिति तद्विरोधात् । न चैकष्दस्य सुरूपार्यत्वमेव, न केवलार्थत्वमित्यत्र किं गमक्तियित
शक्काम् । स्रवालोषनिपदि प्रलयप्रकरणे प्रथिवीलयमारम्याक्षरं तमसि लीयत इत्यन्तेन सर्वस्य
तमसि लयसक्तवाद्या त्रक्षाचिनाभावेनाविभक्तवया वाव्वस्थितिवोधनस्येव गमकत्वात् । न
च, 'लीक् श्रेपणे' इति धात्वर्थादक्षरान्तानां तमसा अविभागत्तयसस्तु त्रव्यया स्वरुपेवयमिति
शब्दान्तरद्वगम्यते, न त्यविनाभावोऽविभागो वेति वाव्यम् । अन्तर्वामित्राव्यणे, यस तेवः
इर्गिरं पस तमः धरीरिमिति शत्यप्यनेन भावणात् सुरालेपविष्ठि यो ससः धरीरतवेव तिदुत्वेन स्वरुपेवयस्य प्रशीतमित श्वरिप्यन्ति । तसात्व स्वरीरसेव प्रकृतित्वं सच्छब्दवाव्यत्वं च,
व केवलसेवि चेन्नवम् । अदितीयपदिवेषाम्यन्त्यः । एकमेवेति कथनोत्तरं सच्छब्दवाव्यत्वं च,
व केवलसेवि चेन्नवम् । अदितीयपदिवेषाम्यन्तः । एकमेवेति कथनोत्तरं सुरुपान्यायेयोवी-

सा ब्रह्मोपाधिस्तदवन्छिन्ना चित् सगुणं ब्रह्म तथा च शंकरभाष्यं प्रकृतिश्रोपादानकारणं ब्रह्माभ्यपग-न्तस्यं निमित्तकारणं चेति। ब्रह्माविना भूतेति प्रतिबिम्यपक्षे ब्रह्मसगुणत्वापादिका । ब्रह्माविभक्तत्वेति रामानजाचार्यमते तथाच भाष्यं प्रकृतिश्च ब्रखेति । तया तत्राप्यविभक्तनामरूपं कारणावस्यं ब्रह्मेव प्रकृतिशब्देनीच्यत इति वद्यविभक्ताप्युक्ता आत्मकृतेरिति सूत्रस्य भाष्ये अविभक्तनामुरूप आत्मा कर्ती स एव विभक्तनामुख्यः कार्यमिति । चारीरेति प्रकृतिद्वारकं नायायां नद्यप्रतिविस्यात प्रकृतेः शरीरं रामानजाचार्यमते अन्तर्यामित्राद्यणोक्तं चिदचिच्छरीरं ब्रह्मणः सन्त्रणसेलर्यः । कर्तत्वं त्वस्या एव स ईक्षांचके स प्राणमस्जत इति श्रतेः ईक्षापूर्वकं च कर्तृत्वं निमित्तकारणेष्वेव दृष्टं उभयमते । स्वतश्चेति वात्मनः स्वस्य च । अत्र मायाशरीरमद्याणः समवायित्वं प्रकृतिहारा स्वस्य कर्त-त्वमपि । पूर्वोक्तेति प्रतिज्ञादृष्टान्तोक्तादिम्यः उभयमते । केवलस्पेति प्रकृतिपदसामानाधिकरण्यम् । श्रतीति उनयोः पक्षयोरेवकारेणोपाधिश्ररीरयोः व्यवच्छेदात् । अग्रे स्टेः पूर्वकाल इलर्थात् महाणः । शुद्धस्य महाणः तचीपनिषदि सदसती माया पुरुषविधमाहाणे च 'स आत्मानं द्वेधापातयदिति ततः पतिः पत्नी चाभवताम्' इति प्रकृतिपदस्तरूपे शक्तिरुक्तैव चूलिकायां तेन प्रग्रमा अध्यासितां ससारमञ्जायामध्यासविषयायामदं त्रकृतिरिति परिसन्परावभाससाध्यासत्वादिति नो व्याकोप इति वाच्यम् । उभयोरेकतरपक्षे विशेषात् । विञ्चणोतीति भगवान् निश्वासद्वारा । एक इति कोशोयम् । गमकत्वेति तथा च यदि केवळार्यः सात् तर्हि तमीवसितिकथनं न सात्। शान्दान्तरादिति ठीयत इसनुत्तवा एकीभवतीति कथनादिल्थैः । यस्य तमः शारीरमिति लेखः वारीरमिति समिन्यादारात् विरुद्धपर्माश्रयस्व पर्यवसानात् नावान्तरप्रठयकारणतमोप्रहणम् । तस्येवेति तमस एवकारेण शान्तस मञ्जलपस न्यवन्छेदः । स्वरूपेति अवान्तरमूळकारणतमस्रो

सारवधकारतः ।

रणार्थमेत्र वत्ययोगात् । अन्यथा वर्द्धमध्येस्य वज्रलेपायिवत्वात् । न चाहितीयपदेन मुख्यत् मेत्र विविवव द्वि वाच्यम् । एकमेवल्यनेत्र समान्यिकताहित्ये सिद्धं व्याख्यानापेकाः एवामावात् । तेनासिद्धायनेनाप्यसिद्ध्या स्वतां वदमावाच । एवेनैत, 'नान्यत् किंचन मिपः स्त्यन्वपिनेपप्यस्त्यमि द्वोत्तर् । 'साक्षी चेवा केवले निर्मुण्यः,' 'यदा वमत्तन्न दिवा रात्रीनं सन्न चासन् शिव एव केवलः' इति सर्वभूतवृति काले वद्रहिते वमोऽत्रशेपाङ्किते च का व्रह्मण एव केवलत्वश्रावणेन, यदा वमत्तत्त् स्त्रेनक्षीभूतं वदा केवले न शरीरीत्यर्थय्य केविंदसंख्यापुरकः एव निष्यपर्यवसानसिद्धेश्च । न च कालोक्तिविरोधः वस्याः सृष्युक्तस्य व्यवस्यात्वा मात्रवा मात्रवा मात्रवा मात्रवा प्रविचान्ववोधनार्थत्वात् । अन्यशा शिष्पः सर्थिकालस्यत्वेन कालसत्तामिष्यस्य प्रविचान्ववोधनार्यकात्वे। न च कालसत्तामिष्यस्य स्त्रवे प्रविचान्ववोधकत्वेन वत्र च सत्ते।अल्यस्य व्यवस्य केविंदसं कालप्रवे क्ष्यम् । एवस सर्वेतः पूर्वञ्चान्ववोधकत्वेन वत्र च सत्ते।अल्यस्य व्यवस्य केविंदसं कालप्रवे क्ष्यम् । एवस सर्वेतः पूर्वञ्चान्ववोधकत्वेन वत्र च सत्ते।अल्यस्य व्यवस्य क्ष्यक्ष्याच्या कालप्रविश्वयस्त्वन स्वया कालप्रविश्वयस्त्वन स्वया कालप्रविश्वयस्त व्यवस्वयः क्ष्यस्य कालप्तावोधने वाक्ष्यमेदप्रसक्तेत्व वाधकत्वात् । न चात्र कालविश्वयस्तत्वाचोधकः स्विति शङ्काम् । गोरवप्रसङ्गात् । समान्वातीये वृद्धराप्यक्रवाक्ये, गोऽनुवीक्ष्य नान्यदान्तिमा

ग्रहणं तमोग्रहीनये भवति । तत्मयोगादिति अद्वितीयपद्ययोगात् । विच्वतमिति तथा च अद्वितीयत्वरूपं मुख्यत्वमिलर्थः । व्याख्यानेति विवरणेलर्थः । नन्वेकमेवेलवेन द्वित्वादिवैशिष्टयं निपिष्यते इति कयं समाम्यधिकराहित्यं सुगपहृत्तिद्वयिरोधात् । इति चेचत्राहुः तेनेति एकमेवेसनेन । अनेनेति तद्वितरणेनाद्वितीयमिखनेन । तदभावादिति व्याख्यानापेक्षामावात् । पत्तेनेति एकपदव्यास्यानसेन । मिपदिति श्रेत्वचादिति श्रेषः । मिपदन्तरेति व्यापारयन्त्रिये-धपरत्वमद्भितीयपदसित्यर्थः । द्वाच इति । तमःपदादनान्तरप्रठयनिपपत्ने तमोधिष्टाता शिनः कृष्णः । सर्वभृतेति साक्षित्वं सर्वमृतवित काठे सति । तद्रहित इति । तबेलादिनियेशत्। तमीवदोपाद्धित इति काठसामे विचार्यस्वात् वीधनार्थाय काठ इसवर्धत् तमो न काठविशेपण-मि तु तमा सामाविककृष्णविशिष्टं तचदा शिवः सत्तवान्तरप्रत्ये केवठ इत्सर्थः । एवं च तमोवशेण आपारत्वेन संपद्धांशस्त्रेनाद्धित इत्यर्थो भवति न तु कालाधिकरणकं तमः इति किंतु कृष्णाधिकरणकं तमा काठे तु तमोवशेष इति । झकाण इति शिवस चेलपि द्रष्टव्यम् । यदा तम इति विकृष्वित यदा तम इति । कालोक्तीति केवलपदार्थेन सः । मतीयमानेति । स्थितिकालसो-पराजनं समीपराजनं अभावात्मकशब्धे शतियोगिनां कारणत्वेन योग्यं तेन प्रवेहतान्तः । श्रतियो-गिष्टुचान्तत्त्वस्य पोपनं तदर्थत्वात् । अभावज्ञाने प्रतियोगिज्ञानस्य कार्णत्वात् । नन्वेवमपि स्षष्टि-वृत्तान्तकथनमस्तु काठोपरत्नमस्य कि श्रयोजनिमितिचेत्तज्ञाहुः अन्यथेति । बोधाभायेति । काठामावे सति मोधामावेतादिः । व्यचेति सदेवेत्वकारेण शिव एरेत्वेवकारेण चेत्वर्थः । वाक्यभेवति यदा परावपदाम्यां मोधितः कालोप्यासीतत्र साक्यप्यासीन्छिवोप्यासीत् सद्य्या-सीदिति पानयभेदत्रसङ्गादिलर्थः । अनुवीधयेति ।

'अनु दीने सद्दार्थे च पश्चात् सादरययोखः । आयामे च समीपे च टक्षणादावनः कृमेः' ॥

#### भाष्यप्रकाशः ।

त्मनोऽपश्यदित्यतुर्वीक्षाश्रावणस्य वाधापत्तेश्च । तसाचिद्विच्छरीरविशिष्टस्य सत्त्वाद्यपाधिकस्य वोपादानत्वाङ्गीकारं केवलाद्वितीयश्चत्योविरोधो दुर्वार एव । एवं च, तमः परे देवे एकीभव-तीति, तमो वा इदमग्र आसीदेकं तत् परे सादित्यादाविष य एकीमावः स परस्ररूपत्वमेव, च तु नामरूपविभागानईत्वमात्रमित्येवं मन्तव्यम् । त्यस्य श्रेपरूपत्वेन विभागाभावात्मकत्वे रहिमः।

इति विश्वः । एतेषु सहार्थे अनु । तथा च अर्घाङ्गत्वेन सह वर्तमानां वीक्ष्यात्मनोन्यन्नापुरयत किं त आसैवेदमग्र आसीत् इति सृष्टिपूर्वकालेऽग्रे व्यविष्यात्मरूपेण खरूपात्मिकां प्रक्रतिमगन्निति वाक्योक्तां प्रकृतिमपश्यत् । तृतीयसर्वधर्मापदेश इति भाष्यात् । प्रणवत्वेन प्रकृतित्वं वदन्ति प्रस्ववादिनः' इति गोपालतापिनीयाच । युक्तं च बन्दार्थयोरैक्यं औत्पत्तिकसुत्रात् । प्रणवस्त्ररूपं गायुज्यर्थविवरणकारिकास श्रीमद्रोस्वामिभिर्निरूपितम् । अनोरन्येर्घाः । हीने रामात्रजाः शैवाचार्याश्च । हीनं चिदचिच्छरीरं वीक्ष्यात्मनीन्यन्नापश्यदपि तु चिदचिच्छरीरविशिष्टं आत्मानमद्वेतमपश्यत विशिष्टाद्वैतमपश्यत् । माध्वितम्यार्कयोः समीपेऽतुः अतु समीपे वर्तमानं भिन्नं जगद्वीक्य आत्मनः आत्मकार्यात अन्यन्नापश्यत् तथैव नैयायिकाः । यथा 'अविभक्तं च भृतेषु विभक्तमिव च शितम' इति गीतायां तद्भिन्नत्वे सति तद्भतम्योधर्मवत्त्वरूपसाध्ययं तत्रापि योज्यम् । ना पुरुषो बाज्न्यदिति रूप गाणाचा सम्बद्धा अला प्रत्याचा प्रत्याचा स्वाचा स्वाचा स्वाचा स्वाचा स्वाचा स्वाचा स्वाचा स्वाचा स्वाचा स्व क्रेदः सादरेथे शंकरपादाः अन्वर्थसादस्यं ज्ञानकाशायां मायायां निवतीद्वेते पश्चादित्वर्थे वातुः तथाऽविभागाद्वेते पश्चाद्येंऽतुः अनुमानसृष्टः पश्चादनुवीक्ष्यात्मनोन्यत् नापस्यत् किं तु न्नानावृक्षरसा यथा मधुकृत् मधुनावानन्तरमद्भेतमपश्यत् तथापश्यत् । अविमागाद्भेतमपश्यत् । सादृश्येतुक्रमे भास्कराचार्याः ज्ञानकाशायां सदृश्यं मायायामतुवीक्ष्य भेदवाचकानां पदानां विक्षेपं कार्यात्मना वीक्ष्य यथा कटकं सुवर्णे सुवर्णे कटकं नेस्त्र आत्मनोऽन्यन्नापश्यत् । ना आत्मनोऽन्यदपरयदिति तन्मार्गीयोऽन्योर्योपि ज्ञेयः । ठक्षणादौ अनुरिति वैयाकरणाः 'ठक्षणेत्यं-मताल्यानभागवीष्सास प्रतिपर्यनवः' इतिस्त्रे आयामेपि कचिद् द्रष्टव्यः । इति प्रखणो निवन्धोक्त-नानावादातुरोधिरूपं सोतुवीक्ष्येत्वत्र । सिद्धमाहः तस्मादिति । पूर्वप्रन्थात् । एवेति । कालस त श्रुसन्यथानुपपत्या प्रदालं कालोऽस्मि ठोकक्षयकृत्' इति स्मृतेश्रेति । नोगरखनेनाप्यन्य-मृतसिद्धिः काल्यदिलेवकारः । माया च तमोरूपेति नृसिंहतापिनीयात् । प्रकृतिरूपतमोपि स्तरूपमित्यापत्या सुवोधिन्सुक्तावान्तरप्रठयविषयत्वं भज्येतेति तदर्थं तत्स्वरूपमाहुः एवं च तम इति अक्षरं तमसि ठीयते तमः परे देवे एकीभवतीति वाक्यम् । परस्ररूपत्यमिति समाकपोदिस-विकरणोक्तरीत्मा तमः स्वाधीत्तमाकृष्यते श्रन्याच्यत इसनिमन्यक्तस्य तमसः परसक्तपत्नं तथा च सुवोधिन्यानिष्टापत्या न तत्र निरोधः । एकीमावठक्षणं रामानुत्रमाध्येत्वि तदिशेष्यीकुर्वन्ति न स्विति तथा च परस्रस्राले सति नामस्यानिमागानईत्वमेकीमावः । तथा च मार्च्यं न तु ठय एकीभावः इति तमीमियानातिष्यस्मिचिद्रस्तुत्रकारस्य म्रद्यणो विसक्तनामरूपतयावस्थानमिधीयते इति रामानुजानाम् । स्ट्रेपेति छिप आठिहने । तदश्चरात्मकत्याज्ञगतो मद्यणा सह मवति । क्षेपरूपत्वेन विमागामावात्मकत्वं न संयुक्तत्वम् । गुणत्वापत्त्या 'नायं गुणः कर्म न सन्न चासन्' इति गुणत्वनिषेपात् । तथा च 'श्रुतिः यमा त्रियमा न्निया संपरिष्वकः' इति । प्रस्तानरत्नाकरेषिः सर्हिनिरूपणे क्षेप्रस्तु विमाणामाव एव संयुक्ता अध्यद्वटयश्रतस्रो मवन्ति संक्षेपे तु न तया

#### भाष्यप्रकातः ।

प्रकीभावस्य पृथक्त्वाभावात्मकत्व एव पर्यवसानात् । न च अरीरत्ववोधकश्चतिविरोधः तस्याः सृष्टिकालीनवृत्तान्तपरत्वात् । अन्तर्यामित्राङ्गणे तथात्वस्य स्फुटत्वात् । सुवालोपनिषद्यि, 'अन्तःशरीरे निहितो गुहायामच एको नित्यः' इत्युपक्रम्य पृथिच्यादिसृत्य्वन्तानां शरीरत्व- क्रथनेन तत्रापि सृष्टिपूर्वकालाञ्जाभात् । प्रलयप्रकरणस्य प्रागेव समाप्तत्वाच । तसात्रोक्तश्चरितिष्टस्य प्रकृतित्वम् । नापि प्रधानादेर्गतेपतितसृतसपिदिवत् स्थितिरिति निथयः ।

रिश्मः।

यया मिलिताञ्चलेरिति । एचेति न चैकत्वरूपसंख्यायामन्तर्भावोऽस्त्वित श्रञ्चाम् । 'न पश्यतीत्याहुरेकीभवति' इत्यादि गृहद्दारण्यके 'ततोन्यद्विभक्तं यस्तरयेत्' इत्यादी विभक्तपदेन विभागोपिखत्या
एवमन्यत्र शारीरमाद्यणेऽन्यं नवतरं कत्याणतर्यस्त्रः तत्रत इत्यत्र पृशकुक्ते इत्यर्थं इति पार्थवयोपिक्षत्या चैवकारः । शारीरत्वेति 'तम आसीत् तमसा गृहमग्ने प्रकेतम्' । तमसक्तन्महानजायतैकम्'
इत्यादि श्रुतिविरोगः । रामानुजाचार्यमतेऽत्याः शरीरत्ववोधकत्वं तथा मृतुस्त्रतेथः—

'आसीदिदं तमोमृत्मप्रज्ञातमलक्षणम् । अप्रतन्त्रभविज्ञेयं प्रसुप्तमिव सर्वतः' ॥

इति अरीरत्वयोषकत्वं सिद्धान्ते तस्यास्तसाश्चावान्तरसृष्टिकाठीनेत्वादिः । न तु स्थिति-प्रत्ययकाठीनवृत्तान्तयोषकत्वमिति वार्थः । न तु सृष्टिप्राक्काठीनवृत्तान्तयोषकत्वमिति वार्थः । स्फुटस्यादिति एथिव्यादिश्वरीराणां सृष्टिकाठीनत्वादित्यर्थः । नतु परस्रद्भपसन्ते इति विशेषणेङ्गी-कृते एकीमावरुक्षणस्यासंगवः । तमसोऽन्यक्तत्वेन तस्य च महानव्यक्ते ठीयते अव्यक्तमक्षरे छीयते इति प्रज्यश्चतेत्व्यक्तस्योत्तिप्रज्यौ प्रतीयेते तथा च महाभारते

'तस्मादन्यक्तमुत्पन्नं त्रिगुणं द्विजसत्तम । अन्यक्तं पुरुषे ब्रह्मन् निष्कले संप्रतीयते' ॥

इति परखरूपलामावादिशेपणाभावमयुक्तिविशिष्टाभावादिति चेत्र । अत्र हेतुमाढुः प्रत्येति । प्रामेचेति । वश्यरं तमिस डीवते तमः परे देवे एकीभवतीलादेः प्रामेवलर्थः । तथा वात्र प्रकरणाभावात् नोलचित्रक्यौ ततशानिल्यत्वाभावात् न विशेषणाभावमयुक्तिविशिष्टामावः । तस्मादिति ततश्य परखरूपला । नोन्तेति व्याल्यातमेतत् । एवं चिद्विचन्छरीरविशिष्टास्वम्रकृतिल् । त्यां पंकरापार्यमेतिण वारवन्तो मास्कराचार्यमेतेष्यादुः नापीति गत्तै विषयादिदार्धान्तिके । एतेराने चक्रवर्षादिविशिष्टास्वम्रकृतिल् । एतेरापार्यमेतिण वारवन्तो मास्कराचार्यमेतेष्यादुः नापीति गत्तै विषयादिदार्धान्तिके । एतेरापान्ते चित्रकं एरिणाम इति व्याल्यानात् । गीतायां विद्वनादरि उमावन्यित्य व्यवद्वारात्म एव परिणामद्वे विवर्तः परिणाम इति व्याल्यानात् । गीतायां विद्वनादरि उमावन्यित्य व्यवद्वारि वर्षे भाद्य इति । अतः सगुणसीव निभिचत्वं उपादानतः नेलपि न केवलादितीय-अलोरिंगियिति । गीतायां कारणताशक्तिः म्रकृतिति विशिष्टादेतिमिते रागानुवाः । सुपोपिन्यां दितीपस्य नयमाप्यापे सदानन्दस्य वगल्कर्भी इति विशिष्टादेतिमिते रागानुवाः । सुपोपिन्यां दितीपस्य नयमाप्यापे सदानन्दस्य वगल्कर्भी इति विशिष्टादेतिमिते । अत्र परिणामस्तानिकोन्यपामावः इति विशेषः तन्तुनामतन्तुवन् । आदिपदेन मास्कराचार्यमाप्ये अंकराचार्यमतेन आरल्क अविति । सूरे अवाल्क्योत्वित । स्वाप्तान्ति । सार्वाचाः विद्वारा । सार्वाद्वार विशेषः तन्तुनामतन्तुवन् । सार्वप्ति न महित्रवेन न स्विष्टाः तत्नुनामतन्तुवन् । सार्वप्ति न महित्रवेन न स्विष्टाः तत्मामिरे प्रेरोपयन्ते

#### भाष्यप्रकातः ।

एवं सति गौरनाद्यन्तवतीत्यादौ, 'प्रकृति पुरुषं चैव विद्धानादी उभावपि' इत्यादौ च यदनादित्वा-दिकथनं, तचतम्रेलाञ्जत्रिदशाऽमरन्यायेन जगत्साथारणोत्पत्तिनाशनिपेधपामित्येव मन्तव्यमः।

'तन्मायाफलरूपेण केवलं निर्विकल्पितम । वाङमनोगोचरातीतं द्विधा समभवद वृहत ॥ तयोरेकतरो हार्थः प्रकृतिः सोभयात्मिका । ज्ञानं त्वन्यतमो भावः प्ररुपः सोऽभिधीयते'॥

इत्यादिपुराणवाक्येभ्यश्च । तेन, यस्तन्तुनाभ इति वाक्यमपि प्रधानोत्पत्त्यनन्तरकाल-व्रचान्तरोधकमेर्नेस्येव निश्रयः । एपैव परमाण्वादिकारणवादानामपि गतिर्वोध्या । कालः स्वमाव इतिश्रुत्येव तेपामनादरणीयत्वस्रोक्तत्वादिति । तस्मात् केवरुस्येव ब्रह्मणः समवायित्वमिति निश्चयः । एवं सत्येकविज्ञानेन यत् सर्वे विज्ञातं तत्र योगज्ञधर्मादिना, न वा अविनामाव-रिमा∙ ।

सांकर्यप्रसङ्गः इति मेद आस्थित कार्यात्मना इत्येव । एवं च न त्रैठोक्यसांकर्यप्रसङ्गः इति मतम । तत्र विश्विसगणः प्रकृतिः परिणामः । विश्विसगुणा प्रकृतिरित्वादिपदार्थो विश्विसगणप्रधानं तस्य स्थितिः द्वितीयादिशन्दार्थमृतसुपाधिदृष्टान्तो जलचन्द्रेषु जलं तद्दत् । एवं चेति गौः प्रकृतिः । अनादित्वादीति । आदिशब्देनान्तर्विकृतत्वं च 'विकारांश्च गुणांश्वापि विद्धि प्रकृतिसंमवान' इत्युत्तरार्थात् । चतुर्मुखे चतुर्मुखश्राचावजश्र त्रिदशाश्र तेऽमराश्रेसनेन न्यायेन । अत्र अज्ञान्देनोत्तितिनेपेषो ज्गत्साधारणः परमग्रणस्तृत्तित्तत्त्वेन नारायणाद् मश्राञ्जायत इति थुतेश्च । अमरशब्देन नाशनिषेषः सोपि जगत्साधारणः त्रिदशानां प्रठये नाशात् । यथा पश्चान्छायी प्रथमप्रवोधी तं प्रति छोको विक्त न स्विपतीति तद्भत् । मन्तव्यमिति शंकररामानुवमास्करादि-मताञ्चयायिभिर्मन्तव्यं कुत इस्यतो हेतुमाहुः तन्माचेति । मायाफ्ठं प्रतिविम्यादि ग्रंकरमास्करमतयोः। मायाचित फर्छ चित् ताम्यां रूप्यते व्यवहियत इति इति रामानुजाचार्यमतोर्यकः। शैवमतेपि वकारादुक्तवाक्यानि । तेनेति उपाधिचिद्दिन्तां विवक्षणेन । एपैचेति सांस्वमतस कारण-त्रांग्रेडवैदिकत्वप्रतिपादनेन समीपतरवर्तिनि कारणलांग्रेडवैदिकत्वादिकपा सा सामान्यतोग्रेषिकरणे विश्वेपतो द्वितीयाध्याये स्पष्टा । परमाण्वादयः कारणानि तेयां वादानामित्यत्र परमाणवः आदयो येपां कालादीनामिलतद्वणसंविज्ञानोपीलाज्ञयेनाहुः काल इति । इयं श्वेताश्वतरेखि । तद्वणसंवि-ञ्चानपक्षे परमाण्वादिवादा उपक्षरुक्षणविधया ज्ञेयाः

'काठः खनावो नियतिर्यहन्छा मृतानि योनिः पुरुष इति चिन्त्यम् । संयोग एपां न त्वात्मभावाद्रात्माप्यनीशः सुखदुःखहेतोः'॥

इति । सिद्धमाहस्तसमादिति प्रकृतेः खरूपलेनोपाच्याद्यमानात् । सिद्धान्ते तु प्रकृति पुरुषं चेति व्युत्पादितम् । श्लोकानन्तरम् 'कार्यकारणकर्तृत्वे हेतुः प्रकृतिरुज्यते ।

्राजनस्य प्रदेश स्वाप्त स्वापत स्वाप्त स्वाप्त स्वापत स्वापत स्वापत स्वाप्त स्वापत स्वापत स्वापत स्वापत स्वापत स्वापत स्वापत इति च न तदर्भ उच्यते । न योगजेलादि नैयायिकादिमते भेदवादा योगजज्ञान्छक्षणा

कार्यकारणयो भेवा भेदमतनिराकरणाय पिण्डमणिनखनिकृन्तनग्रहणम् । तथा सति यत्र कचिद् भगवान् ज्ञातः सर्वत्र ज्ञातो भवति। सर्वं च ज्ञातं भवति

#### भाष्यप्रकाशः।

महिसा, नाप्यविभागादिमहिसा श्रुत्यभिन्नेतं, किंतु हप्टेनैव द्वारेणेति सिद्धम् । अतः परं हप्टान्ते विण्डादिपद्महणस्य प्रयोजनं विचारयन्ति कार्यकारणयोरित्यादि । कार्यकारणयोरित्ये । कार्यकारणयोरित्यादि । कार्यकारणयोरित्ये नैहोन्यच्यवहारः संकीर्येत । अत्यत्यभेदाः भेद एवाख्येयः । दश्यते च तथा । तन्तव एव द्वातता वितताश्च सन्तो लोके पटत्वेन व्यव-हियन्ते, प्राव्रयन्ते, पटत्वेनार्वि च विश्वति । एवं च प्रतिज्ञाद्यान्तयोरुभयोरप्युपपचिरिति मतिनार्वरणाय पिण्डादित्रयग्रहणम् । यदि हि भेदाभेद आद्रियते, तदा येन रूपेण भेदस्त-द्वपं कारणज्ञानेन न ज्ञात भवेत् । ततो भिन्नत्यात् । अथ ज्ञायते तिर्हि न तृत्यं भिन्नसित्यभेद एवाख्येयः, कृतं भेदेन । न च सर्वथा अभेदे व्यवहारसांकर्यप्रसङ्गः । अवस्थाभेदादेव तिवृत्यः । अतः कपाचिदवस्थयाऽवस्थितं कारणभेव कार्यं न तु ततो भिन्नभिन्नमिति वोधनायावस्थाः रूपाणां पिण्डादीनां ग्रहणमित्यथाः । एवमङ्गीकारे ग्रुणमाहुः तथा सत्तीत्यादि । कार्यसीव्य

#### रिक्सः ।

सामान्यलक्षणा चालैकिक्यः प्रसासत्तयः उपाधिवादिनामविनाभावोपि पर्वे व्याख्यातः । विशिष्टा-दैतवादिनामविभागादिः । भिक्षमतेषि । इप्टेनैवेति शास्त्रदृष्टेन मनसा मक्तिसहकारिकारणकेन भक्तिरेव वा मनःकल्पनह्रपा । तथा च वृहदारण्यके मनसैवानुद्रप्रव्यो नेह नानास्ति किंचन । गोपाठतापिनीय भक्ती रहस्यभजनं तदिहासुत्रफठभोगनैराइयेनासुष्मिन् मनःकल्पनमेतदेव च नै:-कर्म्यमिति । यहा दृष्टेन समनाय्येकदेशमृतिण्डादिश्रसक्षेण ह्यारेण । भेदाभेद इति । न भेदाभेदा-वित्युक्तम् । अलन्तमेदस्य त्रतीयमानसाविवक्षणात् ततः 'समर्थः पदविधिः' इत्यसाप्राप्तिः । अतः मेदयुक्तोऽमेद इति सगासः स त्वत्यन्तमेदे वाधितः। अत्यन्तमिन्नपरनिष्टमेदेन युक्तो घटप्रतियोगिक-भेदाभावो नास्त्रीति । अतस्त्रीटोन्यव्यवहारसांकर्यनिवृत्तिमाववयोजकः सवर्णे कटकं नेत्यादिरूप-भेदस्त्रेन यक्तोऽभेदः कटकं सवर्णमिलादिरूपस्तद्वाचकपदैः समासस्येष्टेः। नन द्रन्द्रतियामकोऽवास्त्रवी भेद इति मक्तावल्यां विश्वनाथ इति चेन्न भास्कराचार्यमतेऽस्य वास्तवत्वात । अन्यथैकविज्ञानेन सर्वविज्ञानवाधापतेः । जयरामऋतसमासवादे च समासत्वं विभक्तिग्रन्यपूर्वपदकनामसमुदायत्वम् । थत्र विभक्तिश्रत्यपूर्वेपदकत्वं विभक्तिशून्यपद्यदितशान्दयोधप्रयोजकानुपूर्वीमत्त्वम् । शान्दयोधे तु धासन्तभेदसामानाद्भेदाभेदाविति द्वन्द्वे क्रतेऽन्याविस्तो भेदसक्तोऽभेद इति समासान्तरं सक्तम् । देवपूजको बाह्यणो देवबाह्यण इतिवत् । भेदस्यामेदो भेदामेद इति वा सहिष्णुत्वं पृष्ट्यर्थः । भेदसहिष्णुरभेदो भेदामेद इलार्थः । प्रतिज्ञादछान्तयोरिति आत्मा कर्ता प्रधानं समनायि तां यक्ति विश्विपति यथा सूर्यो रश्मीनां विश्वेषं करोति तद्धदेव संहरति अत एव प्रतिज्ञा 'उत तमादेशम्' इलादिः दशन्तो मृतिण्डादिस्तयोत्यिर्थः । उपपत्तितित अभेदे प्रतिञ्चोपपत्तिः कार्यकारणयोः सूर्यरम्यादिरूपयोभेदे विण्डादिद्यन्तोपविः । अवस्थेति धर्मरूपेणाविर्भवतीति द्वितीयनवमाध्याये इति साऽवस्या तेन भेदाभेदवादे भेदाभेदोप्यनया दिशा समर्थनीय इति स्चितम् । न त्वन्तर्यामिन माषणोक्तश्रवन्यादियरीरज्ञानेन किंतु तदेकदेशपिण्डादिञ्चानेन सर्वविज्ञानमिति । यदा भेदाभेद-

# इति सामान्यलक्षणप्रसासत्तिनिराकरणाय च, वाचारम्भणं विकारो नामधेय-

#### भाष्यप्रकाशः ।

मनस्याविशेषविशिष्टकारणरूपत्वे झाते सति यत्र क्रचित्कार्ये केनचिद्वस्थार्वेशिष्टेन भगवान् झातः सर्वत्र कार्ये तत्तद्वस्थाविशिष्टत्वेन झातो भवति, सर्वे च कार्ये तद्विभन्नत्वेन झातं भव-तीति वोषसौकर्यरूपे गुण इत्वर्थः । नन्वत्र सामान्यप्रत्यासिचर्नाष्टतेत्यत्र किं गमकमित्यत् आहुः सामान्येत्यादि । चोञ्चधारणे । यदि हि सामान्यल्रक्षणात्र वित्रायमर्थः । यो विकारः सामान्यादिति वदेत्र तु वाचारम्मणमित्यादि । वदिति त्वेवम् । तत्रायमर्थः । यो विकारः पृथुवुन्नोदरादिः स वाचारम्मणं वाचिकित्रयात्मको न तु कारणाद् व्यक्तिमेदायादकः। यथा स्वप्त उत्थित उपविष्टे च पुरुषेऽचयवविन्यासमेदोऽदो नामधेयं नैमित्तिकित्रयायाः पदार्थस्व-रूपमेदानापादकत्वान्नामैव । तथा चात्र कारणावस्थात्मनैवैकरूप्यस्य विवक्षित्याद्व व्यक्ति-

#### रहिमः।

वादः । संप्रमात् । प्रान्तेजीवधर्मत्वात् । कचित्कार्यं इति कचिदिति कार्यानियमः महाविदां ज्ञानादिविषयो तेन कारणावस्थायामपि ब्रह्मविदां ज्ञानादिविषयायां योध्यम् । भगवानिति ज्ञानाादावपथा तन कारणावस्थायामाप मह्यावदा ज्ञानाादावपयाया योध्यम् । भगवानिति तथा च सुवोधिन्यां एकैकस्मिन् पदार्थे दश्चिषठीलासहितो भगवास्तिष्ठतीति । वदेदिति एकिवज्ञानेन सर्वविज्ञानाय वदेत् । वाध्यिकति वाध्यिकस्मिन मानस्याः कायिक्याथ स्युदासः तादशक्तियालन्यः 'शब्द इति चेन्नातः प्रभवात्' इति सुत्रोक्तः स वाधिकक्रियालम्कः तथा च तदनन्यत्वस्त्रभाष्यम् । तत्र विकारो वाष्ट्राक्षेणवारम्यते न वस्तुत इसर्थः। प्रतिभातीति। पुरं च पृथुवुझोदरादिरिति यथा श्रुतं चेत् 'सुदादि भगवत्कार्यं घटावाकारसंयुत्तरं' इति निवन्धे विकथ्येतित पृथुवुझोदरादिरितं यथा श्रुतं चेत् 'सुदादि भगवत्कार्यं घटावाकारसंयुत्तरं' इति निवन्धे विकथ्येतित पृथुवुझोदरादिपदं पद्मावविकारठक्षकं स पद्भावविकारः वाचैवारम्यते यतः सुवर्ण वस्तु मृत्यिण्डादि च 'जायतेस्ति विपरिणमति वर्षतेऽपक्षीयते नश्यति' इत्सादिशन्दविपयकं भवति । न त्यित किंत कायिककियात्मक एव कारणाङ्ग्रक्तिभेदापादकः । अत्र दृष्टान्तमाहः यथेति । न ात्वात । त तु काायकाकपास्मक एव कारणाह्यात्तमदाभादकः । अत्र दृष्टान्तमातुः यथेति । अवययेति पद्माविकारस्यानापन्नः । नैमित्तिकेति जठादर्णादिनिमित्तैः संपायते या क्रिया तस्याः जननादिपद्दूरूपायाः । पदार्थेति अन्यथा पद्दमाविकारैः देवदत्तादिरूपपदार्थभेदः स्यात् तेन च प्रसमिन्नावापप्रसङ्गः स्यात् । नाभैवेति तथा च स्यार्थे थेपप्रस्ययः इति मावः । उपिक्ति मेदानादर इति । अपमर्थः । सुकृतं सुवर्णमिति सुवर्णस्य विशेषणविधिष्टस्य वाक्ये प्रदृष्टानाद्वर्षः स्वर्णस्य विशेषण्यविधिष्टस्य वाक्ये प्रदृष्टानाद्वरः स्वर्णस्य । एवं च कटकादिरूपं सुवर्णं जगद्रपं मध्य पट्यावादिन् दूर्वं पिण्डिमित्सेवं व्यक्तिभेदानादरः स च सामान्यठक्षणप्रस्यासस्य च कटकत्वादिरूपया त्भ । १५७६।मत्यव व्याक्तभदागादरः स च सामान्यव्यापत्रसारा न कटकत्यादरूपया महत्त्वरूपया घटत्यादिरूपया झानेन संमवति व्यक्तिमेद एव तत्रप्रसत् । नन्यस्ति व्यक्तिमेदः स्यस्कारणामेदेषि अन्यस्मात् सस्वकारणमेदिमतादेद इति । जगति त्यत्रमवेनेव मेद इति चेत्र सस्यकारणेत्याद्यकानां जगतन्तर्माधात् तस्य च महत्त्वात् तस्य चैकत्वात् तत्र च स्वगतमेदा-भावान्यनसा मस्या जगदन्तर्मत्वदार्थानामेकत्वेन झानं तत्र मिक्टयायारो मनःकरणं तथा च भक्तिः त्रसासितर्ने सामान्यञ्ज्ञणेति । इदं गृहद्वाण्यकोक्तीसा मनसेवातुर्रष्टव्यमेतदप्रभेयं धुवमिति गोपाठतापिनीये 'मिक्तस्स भवनं तिर्द्दासुन फठमोगनीस्थेनासुप्मिन् मनःकस्यनमेतदेव च नैःकर्म्यमिति' गीतायां च-

#### भाष्यप्रकाशः ।

भेदानादर एव सामान्यलक्षणानादरगमकः । यथा बहुसुवर्णाकाह्वायां कटककुण्डलकलग्रसङ्गा रादिब्यक्यनादरस्तथेर्त्यर्थः । एतदेवैकादशस्त्रन्थे भगवताय्यक्तम् ।

> 'यथा सुगर्णे सुरुतं पुरत्तात् पश्चाच सर्वसः हिरण्पयसः । तदेव मध्ये व्यवहार्यमाणं नानापदेशैरहमसः तद्वत् ॥ न यत् पुरत्तादुत यत्र पश्चान्मध्येऽपि तत्र व्यपदेशमात्रम् । भृतं प्रसिद्धं च परेण यद्यत् तदेव तस्सादिति मे मनीपा'.॥

इति । यत् परेण भूतं यच परेण प्रसिद्धं तत्त्वदेव स्वादित्वर्थः । अञ्चे कार्यत्वाभाषात् प्रसिद्धिमिति पृथान्वपदेशः । एवमप्रमस्कत्येऽपि ।

> 'यथा हिरण्यं बहुधा समीयते नृभिः कियाभिर्व्यवहारवर्त्मसु । एवं बचोभिर्भगवानघोक्षजो व्याख्यायतेः लौकिकवैदिकैर्जनैः' ॥ इति ।

एतेनाकारादिभेदकत एव तत्त्वहाँकिकवैदिकव्यवहारभेदो, न वस्तुभेदकतः । यथा कळबरूपण सुवर्णेन जलाहरणादिकं, कटककुण्डलादिरूपेण तेन हत्त्वकर्णादिशोभनमिति । एतेनैव फठभेदोऽपि न्याख्यातः । अन्यचः तत्रैवाज्युतमन्थने ब्रह्मस्तुतोः-

> 'त्वय्यम् आसीत् त्वयि मध्य आसीत् त्वय्यन्त आसीदिदमात्मतन्त्रे । त्वमादिरन्तो जगतोऽस्य मध्यं घटस्य मृत्स्नेव परः परसाद्' ॥

इति । कुत्सितत्वादिभानं तु दोपदशामेव, न त्रह्मविदाम् । यथा स्राङ्गे पुरुपस् । प्रतिद्धं तद् ऋषमदेवादिषु । तसाद् भगवतः समवाधित्वमप्रत्यृहम् । नतु यदि विकारस बाझात्रत्वं तदेतेनं

#### रडिम:

'सर्वभूतेषु येनैकं भावमध्ययमीक्षते' । 'अविभक्तं च भूतेषु तज्ज्ञानं विद्धि सान्विकम्' ॥

इति सत्तं वा प्रत्यासितः 'सत्त्वासंजायते ज्ञानम्' इति वाक्यात् । अधिकारभेदेन नतु भक्तिसत्त्वयोः प्रत्यासित्तं न प्रसिद्धं इति चेत्र ज्ञानरुक्षणप्रत्यासयेः प्रसिद्धं वात् भक्तिज्ञीनं सत्त्वं ज्ञानं अतः सामान्यरुक्षणानादर इत्ययेः । यथेति चहु सुवर्णमित्वय सुकृतमित्वेव तस्याकान्द्वायां तत्त्वक्षणित्वादरः किं तु सुवर्णत्वेन करकादिकं सुवर्णमिति प्रतेति तद्वत् 'यृज्ञारः कनकाद्यकः इति कोशः । सुकृतिमिति विशेषां कर्यास्तानावस्थितिमित्वर्यकं योग्यत्वाय । असुकृतस्य प्रत्यात्वायावाता । अस्यति त्वायाः । कारणतात्राहकान्वयस्यत्वा व्यतिक्षयोषकं वाक्यमाहुः न यदिति । प्रसिद्धमिति । यंश्चलेन प्रसिद्धसकार्यम् । अष्टमेति । द्वादशस्त्रन्य इत्यपि पाटः । कियाभितिति वज्ञाद्वलादिक्षाभिः तत्वदाकारवचनात्रुक्षभित्वं । वचोभितिति पर्यदिक्षाभिः। तत्वाकारवचनातुक्कुश्चभित्वं । वचोभितिति पर्यदिक्षाभिः। तत्वाकारवचनातुक्कुश्चभित्वं । वचोभितिति पर्यदिक्षित्वामिति अत्यद्धस्त्रामिति । विकारस्येतिः पर्यदिक्षित्वामिति अत्यद्धस्त्वानि । विकारस्येतिः पर्वमानिकारस्यः।

मिति । अलीकत्वनिराकरणाय च मृत्तिकेलेव सल्यमिति । ब्रह्मत्वेनैव जगतः सल्यत्वं, नान्यथेति ।

सामान्यलक्षणप्रसासत्तिनिराकरणं च स्पष्टमेवाग्रे त्रीणि रूपाणीसञ्च करिष्यति । अतो त्रह्मरूपेण ससस्य जगतो त्रह्मैव समवायिकारणम् ।

#### • भाष्यप्रकाशः।

7,

वाक्येन ब्रह्मणो विवर्तोपादानत्यधुपगम्य प्रपञ्चसालीकत्वमेवाद्रियतां सावताऽप्येकविद्यानेन्न सर्वविद्यानसिद्धिरित्यत आहुः अलीकत्येत्यादि । नान्यथेति न प्रतिनियतेन घटादिरूपेण, न वा जातिरूपेण नाप्यवान्वरोपादानरूपेण । तेपां रूपाणां व्यवहारमात्रार्थत्वादित्यर्थः । एतेन सिद्धान्ते प्रतिनियतरूपेण जगदभाव इति वोधितम् । ननु यदि प्रतिनियतरूपेण जगतः सत्यत्वाभावो न तु सत्यत्वेन रूपेण जगदभाव इति वोधितम् । ननु यदि व्यक्तित्यत्वेन जगतः सत्यत्वं तदा तेन रूपेण सामान्यलव्यावादियतां, को दोष इत्यत आहुः सामान्यत्वादि । स्पद्यमित्यकयनात् विद्यत्करणस्य सामान्यत्वादि । स्पद्यमिति अभ्यादिविद्युदन्तेषु तेव इत्येव सत्यमित्यकयनात् विद्यत्करणस्य

विवर्तित उपादानिष्मसत्ताकोऽन्ययाभावी निवर्तित सर्वस्वानिर्वचनीयान्ययाख्याति स्रप्तिषि विशेषदर्शनात्युर्व सर्वमस्त्रिवेति न निर्विषयकं ज्ञानम् । व्यवहारे वयं भाद्या इति वदत्तां जातिस्पर्सर्वते सर्वमस्त्रिवेति न निर्विषयकं ज्ञानम् । व्यवहारे वयं भाद्या इति वदत्तां जातिस्पर्सर्वत्वे सिक्तः । तेन सामान्यव्यक्षणा प्रलासितः । अस्त्रीन्तित्वे स्वाचित्रम्यान् महात्वे । स्वित्रम्यान् महात्वा प्रवापहाय एतसाम्रहणं महास्पर्त्तस्त्रमानाय । भाष्ये । प्रसार्वनेवित ग्रुक्तो रजतं ग्रुक्तित्वेन न मासते परिणामे तु रजतस्मानीयं जगद्वयत्वेन मासते इति न प्रच्छत्ववीदत्वस्य । एवकास्त्यावर्त्तमाद्वा नान्ययेति । महत्ते । न प्रतीति जगत्ते पर्वस्तिकारेणेलर्यः । सत्यत्येनते जततः पराप्तार्थिकेन स्रोण । तद्वक्तं पद्वदेवेन 'सत्त इदमुख्यितम्' इसनेन 'न यदिदमग्र आस' इसनेन च । तत्राकारिके

'सहुद्धा सर्वया सद्धर्त सेव्यमखिठ जगत् । प्राप्ता सहुद्धिरत्रेति सन्तं कृष्णं भजेहुपः' ॥ इति पूर्वपये । . द्वितीये तु.। 'खपुष्पादिसमत्वाद्धि मिष्याभृतं नगधतः । अधिप्रानाच सद्धानं तं कृष्णं नियतं भजेत' ॥

दित । ब्रह्मत्वेचनित नहु सल्लेनाव्यविद्यंत्वेष वगल्यसगानिषकरणस्वलस्नोक्तकारिकाम्यामभावात् । समन्वयाधिकरणोक्तस्यलं तु वर्तत एव मध्यस्यगानिषकरणस्व साक्तिनित्यंत्वेति
चन्द्रमा नोक्तः सामान्यव्यवप्रस्वाधिनित्यकरणमञ्जावात् चन्द्रमस्त्वं न स्वरत्वं कि तु मध्यत्वेनेव
चन्द्रमा नोक्तः सामान्यव्यवप्रस्वाधिनित्यकरणमञ्जावात् चन्द्रमस्त्वं न स्वरत्वं कि तु मध्यत्वेनेव
चन्द्रकः । न च मध्यत्वमेव सामान्यव्यव्याभन्ताते न सामान्यव्यवण्यसायितिनराकरणमञ्जावेत्
वर्त्वकः । न च मध्यत्वमेव सामान्यव्यव्याभन्तावित्यक्षणमञ्जावात् तस्य सामान्यव्यव्याभन्तावित्यक्षणमञ्जावात् तस्य सामान्यवे दैतमसङ्गाव । तथा च श्रितः पदेव सोन्यदम्य आसीतः द्वादि । प्रतिज्ञातमेकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं देवतास्य मधुनिनिनत्तवायोक्तवा (वर्षेचोऽस्वत्वः) 'तरेच पेक्षतः' इति ।
विज्ञनत्वरणस्यति यथा च खल्लः सोन्योनीक्तियो देवताः विज्ञिष्टव्यक्ता भवति इति तन्ते
विज्ञनित्व विति 'पदमे गोहितं रूपं तेवसस्तद्रम् चण्डुकं तद्यां यञ्चण्यां तद्यसाप्रगादमेपित्यं

#### भाष्यवकातः ।

च वोधनात् त्रीणि रूपाणीत्वेव सत्यमिति सावधारणं कथनाच स्पष्टम् । तेन, अपागादप्रेरप्रि-त्विमत्यादेरयमर्थः । यदम्यादौ रोहितादिगुणकं रूपमाकारत्रयं तदनागन्तुकसरूपिचारे अत्रि-इत्कृतानां तेजोऽवज्ञानामेव, न तु त्रिष्टस्कृतस्थाग्यादेः कार्यस्य । त्रिष्टस्करणात् प्रागपि सत्त्वात् । अतिकृष्टस्करणोत्तरमागन्तुकमित्रत्वादिकम् , अनागन्तुकरूपिचारे अनागन्तुकानारोपितरूपणा-पागाद् , अम्यादेः सकाद्यादपगतम् । यतोऽत्रित्वादिकं वाचारम्मणमवस्यारूपत्वात्नामयादीनां तेम्यो

मिक्साः । वाचारमणं विकारो नामधेयं त्रीणि रूपाणीत्येव सत्सम् । यदादित्यस्य रोहितं रूपं तेजसस्तद्रप्रं यच्छुक्तं तदपां यस्कृष्णं तदन्नस्यापागादादित्यादादित्यत्वम् । वाचारम्मणं विकारो नामधेयं त्रीणि रूपाणीसेन सलम् । यचन्द्रमसो रोहितं रूपं तेजसस्तद्रपुं यच्छुकं तदपां यस्कृष्णं तदन्नस्वापागाच-न्द्राचन्द्रत्वं वाचारम्भणं विकारो नामधेयं त्रीणि रूपाणीत्येव सत्यम् । यद्विद्यतो रोहितं रूपं तेजसस्तद्रप्रं यन्छुक्कं तदपां यत्कुष्णं तदन्नस्यापागाद्विद्युतो विद्युत्त्वं वाचारम्भणं विकारो नामधेयं त्रीणि रूपाणीसेव सत्यमिसेवमित्यर्थः । तेन रूपत्रयं प्रवृतिनिमित्तमित्यक्तम् । अत्र पूर्वाङ्गे निरुक्ते त्रिदेवतापक्षः चतुर्थश्रन्द्रमाः तासामपि ब्रह्मत्वेन भानं न वा । मुण्डकेपि क्षरात्सर्वे आत्मानी व्युचरन्तीत्यवताराणां जीवजडिभन्नत्वं न व्युचरणश्रावणाच तेपामपि जगत्त्वेन सत्यत्वं नान्ययेति शारं तत्र कृष्णाय देवकीपुत्रायेति छान्दोग्ये 'यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवाः' इति यज्ञनारायणवाराह्विपये महानारायणे तदादौ जगत्त्वेन सत्यत्वं वाधितं तद्ये निक्ते अग्निः स्वाहाकृतिनामसु पठितस्तेन राधायिः । आत्मा पुरुपविधनाद्यणोक्तस्त्रस्य स्वाहाकृतिः पशुरूपायाः अप्तिः पशुरासीचेनायजन्तेति पञ्चमाष्टकसमाप्तिकश्चतेस्रेन प्रथमं तत्कया । तदत्रादित्यः पश्चरासीत्तेनायज्नत इत्यादित्यः कृष्णः 'कृष्णद्यमणिः' इति वाक्यात् तत्र कृष्णे वक्तव्ये प्रकृतिश्च राधारूपापि स्वाहाकृतिः । रामकृष्णयोः प्रकृतिपुरुषयोः सत्त्वेपि वायुः पशुरासीत्तेनायजन्तेसत्र विद्युदत्रोक्ता वायोरियरिति श्रुतेः । कार्यात्मत्वेन विद्युद्रक्ता 'विद्युद्रक्षेत्याहुः' इति वृहदारण्यकात् । तत्राप्यप्रित्वादीनामपायनं चन्द्रमस्त्वं कृष्णे वर्तते इति त्रयाणां रूपाणामसत्यत्वे शरदादौ रूपत्रयमुपमद्योपमर्दकमावेन प्रसिद्धम् । अत एव प्रकृतेः सत्त्वरजस्तमसां ते गुणाः । न च द्वैतापत्तिः 'प्रणवलेन प्रकृतिलं वदन्ति त्रखवादिनः' इति श्वतेः तस्या गुणाः न द्वैतापादकाः । 'प्रकृतिमगन्' इति वाक्यात् ।

> 'शासन् वर्णास्त्रयो द्यस्य गृह्वतोनुयुगं तनुः । ग्रञ्जो रक्तस्या पीत इदानीं क्रष्णतां गतः' ॥

प्रकृतिः खरूपित्सक्तम् । तेन रूपत्रयं प्रकृत्यवशिष्टा ।

्रित । त्रिष्टुक्तरणेदाहरणश्च्यर्थमाहुः तेनेति । रोहितादीति । रोहितादयो गुणा यत्रेति नद्युगीहिः । आकार त्रयिति जगती ब्रह्मदेन सल्यत्ते सित सामान्याभावे प्रयुत्तिनिपतमाक्रतित्रयम् । अत्रियदिति कारणमृतानां तत्ते चेत्रते ' 'तदेज ऐक्षत' 'वहु साम् प्रजाययेति' 'तद्पोऽस्कृत' 'ता आप ऐक्षन्त वहुषः साम प्रजायेमित् ' । इति 'ता अजमस्जन्त' इति श्रृत्युक्तानामित्यर्थः । कार्यस्यिति सत्कार्यसाविद्यक्ततान्यायदेरित्यर्थः । अनागन्तुकेति अनागन्तुकानि अत्रिष्टुक्ततान्यादेरित्यर्थः । अनागन्तुकेति अनागन्तुकानि अत्रिष्टुक्ततान्यादेरित्यर्थः । अनागन्तुकानारोपितत्र्येण । विचारस्वरूपमाहुः यत्त इति वाचारम्भण वाच्यात्रेणारम्यते । अवस्थेति पड्याविकाररूपत्वा । तेम्यः स्वकारणेम्यो,

#### आहरायकार्यः ।

मेढकमतस्त्रीणि रूपाणीत्वेच सत्यमनागनतुकानारोपितं रूपमिति वोध्यः। इदं च मूलकारणः स्यात्यन्तपरीक्षत्वादन्त्यकार्योपेक्षया शिष्यविश्वासायोक्तम् । तच मूलकारणे ब्रह्मण्येव पर्यवन रिकेश: ।

भेदकं यथा कटकादीनामवस्था न कारणात्सवर्णीत कार्य कटकादेभेंदकं कटकं सुवर्णमिति प्रतीतेः। तथा तेभ्यः पदार्थभ्यो वा यथा पृथिवी इतरेम्यो भिद्यते गन्धवत्त्वात् । तद्वन्न भेदकम् । वाचारम्भणत्वात् । अत इति व्यवहारदशायां भेदकस जातिरूपसासाधारणधर्मस्य ब्रह्मप्रकृतिगुणरूपस विवक्षणात्। अनागन्तकेति । कारणताशक्तिः प्रकृतिरिति रामानुजभाष्येऽद्वैतांशे । विशिष्टांशे चिन्नडसमुदायः प्रपन्नः प्रकृतिः । अत्र रोहितादिरूपाणां खरूपं मधुत्रपाठके पत्रमे उक्तम् । असृतानीसतो घटपटादि-द्रव्यमपहाय गुणा जगत्यसाधारणधर्मा भेदका उक्ताः । घटः पटाद्भिवते घटत्वादित्येवं तत्र घटत्वा-दिस्थानापत्रं रोहितादिकं तु ऋग्वेदादिरूपशब्दानां रसाः आस्तादिका शक्तयः व्यामोहिकाः । तदक्तम । द्वितीयस नवमाध्याये चिद्रपुस न्यामोहिका शक्तिरिति । नाम चिद्विवक्तनेति ऋग्वेदान्नाम वेदिश्चित् तस्य शक्ती रूपं, रूप विमोहन इति भातुपाठात् । सा प्रतिपाद्यप्रतिपादकमावसंबन्धेनार्थनिष्ठा शब्दप्रवितिमित्तमिति मोहकत्वसाम्यात । तत्रापि रोहितादिरूपं पटादिनिष्ठपटादिशक्तिः स्यादिति चेत्र । शक्तिश्र पदेन सह पदार्थसंचन्योपि सोपि न्यामोहकत्वाद्रपं न्यामोहकत्वं शन्दसंचन्यात स चास्माछन्दादयमर्थो वोद्धव्य इतीश्चरेन्छानुरूपः सः पदेन सह पदार्थसंबन्धः । अस्माकमिन्छानादः । आधनिके नामि शक्तिरस्येन एकादशेदनि पिता नाम कुर्यादिति ईश्वरेन्छायाः सत्त्वात । आधनिक-संकेते त न शक्तिरिति संप्रदायः । नव्यास्त ईथरेच्छा न शक्तिः किं त इच्छैव तेनाधनिकसंकेतेपि शक्तिरस्तीलाहः । शक्तिग्रहस्त व्याकरणादिना

> 'शक्तिग्रहं व्याकरणोपमानकोशासनाक्याद् व्यवहारतश्च । वाक्यस श्रेपादिवृतेर्वदन्ति सांनिध्यतः सिद्धपदस्य वृद्धाः' ॥

इति उदाहरणानि सिद्धान्तमुक्तावर्यां न्यायशास्त्रे । तथा च श्रुतिः 'नामानि कृत्वाशिवदन यदास्ते' इति । अभिजन्दार्थः जन्तयादिः तदप्यक्तम

> 'ठोके शब्दार्थसंबन्धो रूपं तेपां च यादशम् । न विवादस्तत्र कार्यो होकोच्छित्तस्त्रथा भवेत्'॥

इसलं पलवितेन । सन्तं कृष्णं भजेद् सुषः इत्सुक्तम् । तचैकविज्ञानेन । किं च अप्रतीकालम्य-नसूत्रे गुरौ प्रतिमायां च भगवान् सांनिध्यं करोतीत्युक्तम् । महानारायणे च 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्तात्' इति 'सृदादि भगवद्रपं पटायाकारसंयुत्तप्' इति निवन्धे । अन्तरसद्धर्मोपदेशादित्सिकरणे 'च्येयः सदा सवितृमण्डटमध्यवर्ती' इति तयारमोपनिपदन्तरारम-परमात्मवाद्यात्मप्रतिवादिका इत्यादिकं पूर्वोक्तपक्षे विकद्यते अत एव 'न यदिदमप्र आस' इति छोके निधनादन्तरा लिप माति मुपैकरसे इलन्तराठिकसृष्टिककातो महालेनैव जगतः सललं नान्ययेति भाष्यतासर्यं यदन्ति इदं चेति । अन्त्यकार्येति । 'ऐन्द्रजाठिकपक्षेपि तत्कर्तृत्वं नटे यथा' इति नियन्योक्तकार्यापेक्षायाम् । यतु अन्त्यस्य मृतिण्डसः कार्यापेद्धमा ठोहमणिरप्यन्तः चिन्तामणियतः। 13३ म॰ स्॰ र॰

#### भाष्यप्रकाशः ।

सतीत्यभित्रायेण । तदन्ने च यदुपदिष्टं तत् सर्वे मूलकारणस कार्यद्वारा परिचापनार्थम् । अतः सर्वस ब्रह्मेव समवायिकारणमिति सर्वे सुस्थम् । नतु जगतो ब्रवस्येण सत्यत्वे तसिन्

तत्र नखनिकृन्तनस्यात्यन्त्यत्वं चिन्त्यमतो यत्र कुत्रचिद्धगवान् ज्ञात इत्यादिभाष्योक्ताभिप्राय एवेति ज्ञेयम् । शिष्यसः श्रेतकेतोर्विश्वासार्यमारुणिना पित्रोक्तम् । यतः श्रेतकेतुः पित्राज्ञया सर्वान्वेदानधीत्मानूचानमानी स्तन्ध इति तदधिकारेण विश्वासः । मूठकारणे इन्द्रजाठकर्तरि । एवं च समवायिनिहरूपणे प्रकृतेनाकाञ्चितनिमित्तनिहरूपणं जातमित्यर्थान्तराख्यनिग्रहस्थानं परिहर्ते वाचारम्भण-त्वार्थमुपकान्त 'उत तमादेशः' स उपसंहारे एवं श्सोम्य स आदेशो भवतीत्यनूदितस्तस्य सर्वस्य तसाप्यमेतनस 'सदेव सोम्येदमम भासीत्' इलादेः अभिभायमाहुः एतदम्रे चेति, उपदिष्टम् । 'एवं सोम्य स आदेशो भवतीति सर्वं च सदेव सोम्येदमग्र आसीत' इत्यादि । आ समाप्ति । तत्र यस्किचित्पूर्व व्याख्यातमन्यद्रीकायामस्ति । समयायीति अतो न निग्रहस्थानमितिभावः । प्रकृता-नाकाङ्किताभिधानस्मार्थान्तररूपनिग्रहस्थानत्वात् । उपदेशेषु विशेषोपि भाति टीकानुगुणमेव । 'सर्व-वादानवसरं नानावादानुरोधि यत्' इतिनिवन्धाट्टीकोक्तसदेहापनुचये उपदेशान्तरावतरणात् । पूर्वोप-देशे परदेवतीक्ता सा माध्वानाम् । तेषां माध्ये श्रुतिसमृत्युदाहरणेन विशेषानुपरुम्मात् । द्वितीयोपदेशो विज्ञानेन्द्रमिक्ष्वभिमतकः 'यया मधु मधुक्रतो निस्तिष्ठन्ति' इति श्रुतिः तदीयप्रन्थेषु दृदयते इति । तृतीयोवान्तरकारणादिविषयकः चतुर्येऽनान्तरकारणादिविषयकः । नमामि यसुनामहमित्याचार्याः । सर्वे जहाति सर्वः शुष्यतीति श्रुतेः । 'आपमापामपः सर्वा' इत्यारणे । जैमिन्याचार्यनिषयकः वृक्षसौप-धिनियोपयुक्तत्वात् तस्याथं नेदस्यादौ सत्त्वात् । पञ्चमः जीवनद्यवादविषयं इति शंकरभाष्यविषयः । 'तत्ससं स आत्मा तत्त्वमत्ति श्वेतकेतो' इसप्टपदात्मकोपदेशात् । षष्टो भेदाभेदविषयको भास्कराचार्य-मतकः । यहोषा छवणसुदके अवाधा अङ्ग तदाहरेति तद्धावसूरय न विवेद यया विछीनमेवेति श्रुतेः । ठवणं न समुद्ररूपं नरुं । जरुं न ठवणमिति भेदाभेदौ । सप्तमः समष्टिः साधारणः । पण्डितो मेधावीति खस्याधिकारबोधनात् 'आचार्यवान् पुरुषो वेद' इति श्रुतिकथनाच । 'यावन्न विमोक्ष्येऽथ संपरसे' इति श्रुतिः । सर्वमाष्यप्रसिद्धत्वाच तस्या अत्र सत्त्वात् । अष्टमो रामानुजरीवाञ्चानवाद-विषयकः तस्या यावन्न वाच्यनिस संपद्यते इत्यादिना संपत्त्यक्तेः संपत्तिश्चदिचिद्वैशिष्ट्ये संभवः । अय न जानातीति शुत्या अद्वेतमञ्चानवादम्य । नवमः श्रीवछभाचार्याणामुपदेशः 'ऐतदाल्यमिदं सर्वे तरसत्यं स आरमा तत्त्वमसि श्वेतकेतो' इत्येकादशपदात्मकः सत्येनात्मानमन्तर्धाय परशुं तप्तं प्रतिपृक्षाति स न दाह्यते अय मुन्यते इति खरूपठक्षणोक्तेः सत्येनेत्युपठक्षणं ज्ञानानन्तयोः अतोष्टाक्षरमञ्जे कृष्णोर्थः सदानन्दरूपः शन्दिश्चदिति सचिदानन्दः श्रीः श्रेह्वश्रितलक्ष्म्याः श्रीक्ष ते उक्सीस पत्रमी' इति श्रुतेः। 'शरणं विहितं सुमुक्षुर्वं शरणमनुत्रजेत्' इति । महाराजस्वात् तस्तिन् गृहे समानते शरणमार्गस्तहहे च, स्तरहे मक्तिमार्गः । ममेति विशेषः । अमुकशर्मण

देहात्मबुद्धिस्तु सत्यां विकारबुद्धौ दोषः । श्रुतिसामर्थ्यं प्रमाणमित्युक्तम् । तस्माद् ब्रह्मैव समवायिकारणं, न प्रकृतिः ॥ २३ ॥

#### भाष्यप्रकाशः l

न्नक्षधमेषिरुद्धधमीध्यासो न स्वाद्, देहादेरप्यात्मत्वेन सत्वता स्वात् । तथा सित देहात्मदुद्धेदोपत्वमप्यपेयात् । तत्वशाविद्यानिवर्तकशास्त्रवैयर्ध्यमाययेतत्यतो जगिन्मथ्यात्वमेव साधीय
इत्यत आहुः देहात्मेत्यादि । वस्तुविचारेण जगतो न्रव्यस्पत्वेऽपीदानीं बहुजनमाभ्यस्तविकारदुद्धेरिनयुक्तत्वात् तस्यां सत्यां या देहात्मदुद्धिः सा देहाभिन्नत्वेनात्मावगाहिनी, न त्वात्माभिन्नत्वेन देहावगाहिनी । आत्मस्यस्पस्यात्रातत्वाद्वतो दोपरुपवेति न कोपि जगतो नव्यस्पत्वपूर्वोक्तो दोप इत्यर्थः । नन्वेवं च्यवस्थया देहात्मदुद्धेर्दोपत्वे किं मानिमत्याकाङ्गायां पूर्वोक्तं
सारयन्ति श्वतीत्वादि । श्वतिस्तामध्यमिति । दृशन्ते हि कार्यवन्यकारेण कारणात्मकत्वयुपदिष्ठं, न तु तत्युरस्कारेण । किंच । कारणात्मना कार्यवानमभिन्नंहितं, न तु कार्यासमान कारणात्मम् । अतत्तत्सामध्यमेव वादश्वव्यस्थायां प्रमाणमित्यर्थः । सिद्धमाहुः तस्मादिस्यादि ॥ २३ ॥

#### रहिमः।

इति । प्रकाधमंति । मध्यभां अपहृतपाप्पाल्ययापकलाद्यः तिहुरुद्धाः पापिलाञ्यापकलाद्यः तेषां त्वध्यास एवातस्मिन् तत्वारोपात् । वेहात्मचुद्धेरिति अहं स्यूल इत्यादित्व देहात्मचुद्धिः । तत्त्रश्चेति सार्विमिक्तिकलासिः देहात्मचुद्धेरिवि आहं स्यूल इत्यादित्व देहात्मचुद्धिः । तत्त्रश्चेति सार्विमिक्तिकलासिः देहात्मचुद्धेरिविलापाये । अविद्या प्रवप्ता देहात्यादः प्राणाप्यास् सेन्तःकारणाध्यास इति तिव्ववर्षकं शास्तं प्रमप्विवायोधकस् । 'वैराग्यं सांस्यायोगी च तपो मिक्तिश्च कांस्ययोगी व तपो मिक्तिश्च कांस्ययोगी व तपो मिक्तिश्च कांस्ययोगी व तपो मिक्ति के के अर्थं इति वाक्यात् पट्ट शास्त्राणि । जगनिमध्यात्विति । श्चिक्तिकार्यत्वत्वत् न त्वचान्तरकारणग्रत्ति एष्ट्यात्वित म्रयाचेति । श्चिक्तार्यत्वत्वत् न त्वचान्तरकारणग्रत्ति वृत्विक्तिः । अञ्चातत्वादिति तयाच विशिष्टग्चाचे विशेषणग्रतस्य कारणलात् विशेषणश्चात्रस्य श्चिक्तिः त्रमाणं त्यस्ययात्कृतिकार्यति श्चेतः सामर्थम् श्चन्द्यायारः तदि प्रमाणं श्चिषंपन्पात् श्चिक्तिः प्रमाणं त्यस्ययात्कृतिकार्याते त्रतीयस्कत्यपयस्य यतो मवद्वित्रमितस्य कारिकायाम् । ताहरोति योपो हस्यते यत्र व्यवस्थायां प्रमाणं समर्था श्चितः प्रमाणं व्यापारानाविष्याप्रमाणालामावात् करणलामावेन प्रमाणञ्चणाप्रसक्तेः । तस्यादित्यादीति । तस्यात् । अर्थवरतियेनोभयस्यायनं पक्षामावात् । २३ ॥

सर्वेयादरणीयो यः स प्रमाणमिद्दोध्यते । तत्संबन्धाकृतिस्तस्य प्रमानं वास्युमेव च ।।

### अभिध्योपदेशाच्च ॥ २४ ॥

हिद्गान्तरमाह । सोऽकामयत बहु स्यां प्रजायेयेतीत्यत्र कामनं तस्याभि-ध्यानम् । शाप्तकामत्वात्र कामना । तदिभिध्यानं सृष्टात्युपदिद्यते । बहु स्यामिति स्वस्यैव बहुरूपत्वाभिध्यानेन सृष्टं स्वयमेव भवति । सुवर्णस्यानेकरूपत्वं सुवर्ण-प्रकृतिकत्व एव । अध्यासाभावाद् गौणत्वापत्तेश्च । न हि सुरूपं बहुभवनं

#### भाष्यप्रकाशः ।

अभिध्योपदेशाच ॥ २४॥ एतमवतारयन्ति । लिङ्गान्तरमाहेति । नतु दृष्टान्ते मृति-फेत्येव सत्यमिति कारणे सत्यपद्मुक्तम् । अतस्तत्सामध्येन कार्ये मिध्यात्वमपि प्रमातु शक्यत् इति श्रङ्कायां प्रपञ्चे विवर्तत्वस्य ब्रह्मणि विवर्तोपादानत्वस्य च निरासाय लिङ्गान्तरमाहेत्ययां । अभिध्यानमिति । एवमेवमिदं करिष्यामीत्यालोचनम् । विचार इति यावत् । सुवर्ण-मक्कृतिकत्व इति अंश्रकार्ययोक्तथात्वे । नन्वभिष्योपदेशोऽपि न ब्रह्मणः समवायित्वसाधकः । योगिकायव्युह्वद्पि बहुभवनाभिध्योपपचेरित्याशङ्कायामाहुः अध्यासेत्यारभ्य नान्ययेत्य-

#### रिक्मः ।

अभिध्योपदेशाच ॥ २४ ॥ चेति अतुक्तसमुचये चकारः । पूर्वपक्षनिरासाय च इससार्थस समुचायकः। मनातुमिति कार्य मृत्यिण्डादि मिथ्या कृतकत्वात् घटवत् इति। छिद्गान्तरमिति अर्धजरतीयाभावो छिद्गम् । अभिध्योपदेशोन्यछिद्गमिति अन्यछिद्गं छिद्गान्तरम् । भाष्ये । कामनमिसादि कामयतेसस विवरणम् । वहु सामिति वहुनिष्ठसत्तानुकूठव्यापारोऽ-धीष्टस्तद्विपयिणी कामनात्र कामनं तस्याभिष्यानं 'अजायेय' इत्युक्तम् । अभित उचनीच-भावेन ध्यानं चिन्तनमुपादानकारणसहितचिन्तनं प्रजायेयेति इत्युक्तप्रजननातुकूठव्यापारोधीष्ट इत्येवम् । नतु ह्यमिध्यान पराभिध्यानसुत्रोक्तं परसा भगवतो अभितो ध्यानं रमणेच्छेति विहाय **फ़्तो**धीष्टे इच्छानिषयो रुक्षणया न्याख्यात इति चेन्न तद्मिध्यानादेनेति सूत्रे तस्य तस्य कार्य-स्रोत्पादनार्यं तदिभध्यान ततस्तदात्मकत्वं तेन तद्वान्यत्वमिति भाष्यात् । नतु स्वरूपे प्रकृति निवेश्य मुल्यार्थलागे को हेतुरत बाहुः । आप्तेति बाप्तकाम इति श्रुलन्तरेणेलर्थः । स्टप्टाविति सप्टार्थमेकोहं वहु सां प्रजायेयेत्युपदिश्यते । भवतीति व तु शुक्ती रजतवन्मिथ्या । नापि पूर्वपक्षः । त्वचा पूर्वपक्षिणा प्रकृतेर्जेडस्वाङ्गीकारादिति भावः । 'क्षीरवचेष्टितं प्रधानस्य' इत्यप्रे प्रतिविधासते । प्रकृते । अंदोत्यादि नन् सुवर्णस कार्यह्रपस सुवर्णिनण्डह्रपस सुवर्ण-प्रकृतिकत्व इत्वर्थ इतिचेन्न दार्धान्तिके सुवर्णसानापन्नयोदकेः । अंशाः शकठानि सुवर्णसा भेदा-लक्ष्पायां प्रकृती भवन्ति जलस तु न भवन्ति शक्लानि भेदरूपप्रकृत्यभावात् तद्वस्प्रकृतेशेषु सहरम्तप्रकृतिसत्वात् तत्संबन्धे जीवत्वं इवार्थे भेदकवत्वं च कार्येषु सुवर्णहरपत्ववत् ब्रह्मत्वं इवार्यमेदकवरतम् । इवशन्दस्त्वेव सार्यते 'अविभक्तं च मूतेषु विभक्तमिव च स्थितम्' इति मधनिरूपणे गीतायाम् । तथात्व इति दार्धान्तिके महाप्रकृतिकत्वे महाप्रकृतिर्पयोस्तेयकार्ये तथा सुनगीशकार्यत्वेन प्रकारेण यथा तथा ब्रह्मांशकार्यत्वेन प्रकारेण तयोर्गावस्त्रथात्वं तस्मिन्। अध्यासेलारम्येति इह मझण इति शेवं पुरिवत्वा तत्र हेतुद्वयं योजनीयम् । कायब्बुहे अध्यासोपयोगः । स्वयमिति समवायिनः सस्य विम्मानस्ये सिंहादिहरात्वं त्रग्रसमवायिवत् किंतु स्वसीव

योगिनां संभवति । सर्वभवनसामध्योन्छुख्ये संभवति गौणकत्पनाया अन्याः य्यत्वात् । चकाराद्, इदं सर्वं यदयमात्मेति कार्यस्य ब्रह्मत्वश्चतिर्वसमक्रतित्वे संभवति, नान्यथा ।

अथवा 'सर्व खल्विदं व्रद्ध तज्ञलानिति शान्त उपासीत' इति तस्य जगद्रपत्वेनाभिष्यानसुपदिश्यते । तद् व्रह्मसमवायित्वे घटत इति चकारात् 'एकत्वेन एथक्त्वेन यहुषा विश्वतोसुखम्' इति ॥ २४॥

भाष्यप्रकाताः ।

न्तम् । नतु योगनलेनाध्यासाभावेऽपि भगवान् नानाभावं कर्तं शक्तोति, गौणत्वं त्रक्षणेऽविक्रत्रः त्वसायकत्वाददुष्टम् । अतो नेयमभिध्या समवायित्वसाधने लिक्तं भवितुं शक्तोतीत्याशङ्का व्याख्यानान्तरमादुः अथवेत्यादि । तत्र हि सर्वस्य त्रक्षत्ये, तञ्जलानित्यनेनोत्पिचिस्यितिल्याधारत्वं हेतुत्वेनोक्त्वा तथाभिध्यानप्रपदिक्यते । यदि समवायित्वं नाभिभेयाद्वेतं न वदेदतस्त्येत्यर्थः ॥२४॥।

रविभः ।

> 'मायां तु प्रकृतिं विचान्नायिनं तु महेश्वरम् । महामायेत्वविद्यति नियतिर्मोहिनीति च । प्रकृतिर्वासनेत्येव तवेच्छाऽनन्त कथ्यते'॥

इतिवचनात् तदभिष्यैव प्रकृतिशब्देनोच्यते 'सोभिष्या स जूतिः स प्रज्ञा स आनन्दः' इति श्रुतेरिभिष्या च सहरुमेव ।

'ध्यायति ध्यानरूपोसौ सुखी सुखयतीव च । परमैश्वर्ययोगेन विद्यद्वार्थतयेष्यते'॥

इति ब्रह्मण्डे । एतद्वक्ष्यन्ति चात्रे भास्करमाष्ट्र्ये इतश्रापोदानं 'तदैक्षत वहु स्यां प्रजायेय' इति वहु भवामीति सकल्पपूर्विका प्रवृत्तिरिभ्यानमिति प्रकृतिस्तूपाधिरित्येन भाति तन्मते जीवस्य व्यापकत्वात् ॥ २४ ॥

## साक्षाचीभयाम्रात ॥ २५ ॥

लिङ्गमुक्तवा श्रुतिमेव प्रमाणमाह । साक्षाच्छूचैव समवायित्वमुच्यते । चकारात् स्मृत्वापि । कथं श्रुत्योच्यते तत्राह उभयाम्नानात् । प्रम्राणः सकाशाद् प्रम्राण्येव च मृष्टिप्रलयपोरान्नानात् । सर्वाणि ह वा इमानि भृतान्याकाशादेव समुत्पयन्त आकाशं प्रत्यस्तं यन्तीति । 'अहं सर्वस्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तथा' इति च। न श्रेतिसिनिमित्तत्वे संभवति । सुवर्णादिषु तथोपलच्येः । लोकवेवन्यायेन साक्षात्त्वम् । तस्ताद् भगवानेव समवायिकार्णम् ॥ २५॥

#### भाष्यप्रकाशः ।

साक्षाची भयामानात् ॥ २५ ॥ ध्वमनतात्यन्ति हिङ्कमित्यादि । 'मयाप्यक्षेण शक्कतिः द्ययते सन्तरान्यम्' इति स्टत्या कथित् प्रत्यनिष्ठेदतत्त्वनित्तासाय श्वतिमाहेत्ययः । एतस्मिन्निति प्रत्यनोधक आकाशवाक्ये । त्येकचेदन्यायेनिति त्यैक्षिकेन वैदिकेन च न्यायेनेत्वर्थाः ॥ २५ ॥

### रहिमः।

साक्षाचो भयात्रानात् ॥ २५ ॥ लिङ्गमित्यादीति भाष्ये लिङ्ग शब्दस्य सामध्ये सर्वे खिल्वदं त्रक्षेतिशन्दस्य । हेतुं वोच्चा । श्रुतिमेवेति आनुमानिकसूत्रोक्तानुमानं व्यवन्त्रितस्य । मद्याध्यक्षेणेति इयं राजविवाराजगुद्धयोगाध्यायेस्ति अतोन्ययाञ्चाने स्वमार्गायोगि कश्चित् प्रस्वतिष्ठेदिस्थैः । असा उद्धेखो भाष्ये सिद्धद्वविवरणादत्रापि प्रकृतिं यान्ति मामिकामिति स्वरूपं प्रकृतिरुक्ता विकृतसम्बायित्वार्थं नत् विपरिवर्तनार्थम् ।

'यथाकारास्थितो निसं वायुः सर्वत्रगो महान् । तथा सर्वाणि भूतानि मत्स्थानीत्युपधारय' ॥

इति पूर्वशुक्तत्वात् युनः प्रकृतिं स्वामवष्टम्य विस्ञामि इत्यविकृतसमवायित्वार्थम् । स्वामिति श्रेपं शानतराजिकसृष्टपर्यम्—

> 'मयाध्यक्षेण प्रकृतिः स्यते सचराचरम् । हेतुनानेन कौन्तेय जगद्विपरिवर्तते' ॥

इति विवर्तकरुपान्तराङ्गिकसृष्टिक्तिति । भाष्ये । ब्रह्मणः सकाशादिति कर्तृत्वं कुछाछाद् पट इतिवत् ब्रह्मणीति समवाधिति । इह क्याङ्गोपेटी भविष्यति कपाङ्गोपेटी ध्वस्त इतिवत् ब्राह्मणीति समवाधिति । इह क्याङ्गोपेटी भविष्यति कपाङ्गोपेटी ध्वस्त इतिवत् आकाशादिति आकाशस्त्रहङ्गादिति स्वे आकाशो मसेति निर्णीतम् । आकाशशरीरं प्रस्ति समते । तत्स्वरुपित्वक्ता प्रकृतिः सा च कर्तृत्वस्य शरीरच्यापकत्वात् अविकृतत्व-सापकतिष सद्यो शरीरम् । कर्तृत्वात् कुछाङ्ग्य कर्तृत्वाच्छितिर्वं दृष्टं अस्त यत्ति छ्यं वित्त समवादिव्योषकस् । प्रभवसादिति प्रमयः प्रदीयतेऽस्मित्रिति प्रस्यः । प्रकृते । आकाशोति निर्मित्त्वं संस्वति निर्मित्त्वं इति पाठे निर्मित्त्वं प्रतिपाये सत्यिविष्विति पाठः । भाष्ये । सह्याः स्वर्णादिष्विति सुवर्यः सुवर्णा निर्मित्त्वं संस्वतीति पाठः । भाष्ये । स्वर्णादिष्विते सुवर्णः सुवर्णः सुवर्णः सुवर्णः निर्मित्त्वात्वे संस्वतीति पाठः । भाष्ये । स्वर्णादिष्यते सुवर्णः सुवर्णः सुवर्णः निर्मित्त्वात्वे स्वर्णः सुवर्णः सुवर्णः निर्मित्त्वात्वे इस्रसादिर्पित्वं मस्यित्वि सिद्धं ताद्ये

# आत्मक्रतेः परिणामात् ॥ २६ ॥

नन 'स एव सर्व स्जाति स एवावति हन्ति च' इति कर्तत्वप्रतीतेश-काजादिवाक्यमप्योपचारिकं भविष्यतीति तन्निराकरणायाह आत्मक्रतेः। 'तदातमानं स्वयम् करत' इति सस्यैव कर्मकर्तृभावात् । सुकृतत्ववचनाचालौकिक-त्वम । तथापि ज्ञानार्थम्रपपत्तिमाह परिणामात । परिणमते कार्याकारेणेति ।

#### भाषापद्धाताः ।

आत्मकृतेः परिणामात् ॥ २२ ॥ परिणामात् प्राप्तस्य विकृतत्वस्य परिहारार्थं प्रक्तिः रहिम: 1

निमित्तत्वे न द्वेतरसंभवति यतः सुवर्णोदिपु समवायिपु तथास्तापनादि तस्य भावः तस्योपठन्धेरतो त्रद्यसमवायीसर्थः । परंपरयोपछन्यः । प्रकृते । छोकवेदेति कथमस्याः साक्षात्वं तत्राहरित्य-वतर्णं पूरणीयम् । स्पृतिर्हि ठोकवेदात्मिकेति । गर्भस्तुतिसुवोधिन्याम् । सह अक्षेण प्रसक्ष-मुठवेदन चिद्रपेण वा यो ठोकः । साक्षाचिति स्तरूपस्टलात्मकः स साक्षस्तमततीति साक्षान् भूठवदम । पश्चम ना भा व्यक्त । वादाबाव प्रत्यसम्बन्ध व वाद्यप्रमायाव वाद्यात् सर्वाण ह वा इमानीति श्रुतिः तस्य भावः साक्षात्वम् । टोकवेदन्यायोप्ययम् । अयं न्यायो ठोके भवो वेदे मवो न तु मन्वादिस्सृतिषु भव इलाहुः छोकिकेनेलादि । भवार्य ठक् । तथा च ठोक-भवेन न्यायेन वेदमवेन न्यायेनेति भाष्यार्थः । 'मयाध्यक्षेण' इति गीता समापनं तु व्याख्याना-वसरे जातमिति न पुनरुच्यते आन्तराटिकस्टेः सिद्धान्तेप्यङ्गीकारात् । 'भाष्ये । तस्मादिति साक्षाच्छ्रतिसत्त्वात् । अन्यत्र भाष्ये ब्रह्मणः समवायित्वं रामानुजभाष्ये साक्षाद्वभयाञ्चानं किंखिद्रनं क उ स वृक्ष आसीत् इत्यादि श्रुतावित्युक्तम् । माध्यभाष्ये पैद्विश्रुतिः प्रकृतिपुरुगौ मश्रेति वक्ती-त्युक्तम् । तदग्ने वृक्ष्यन्ति । भास्कराचार्यमाध्ये सर्वाणि इ वा इमानीति श्रुतिः तत्र स्वस्तमतमेदो ज्ञातन्यः नानावादानुरोधित्वाद् नद्यणः ॥ २५ ॥

आत्मकृतेः परिणामात् ॥ २६ ॥ भाष्पे । औपचारिकम् आकाशस्त्रिङ्घादिस्य-धिकरणस्य विकृतसमवायित्रक्षपरत्वनीपचारिकम् । प्रकृतिगुणसंसर्गवन्तेन ।

'प्रकृतेः क्रियमाणानि गुणैः कर्माणि सर्वेशः । अहंकारविमूढारमा कर्ताहमिति मन्यते'॥

इति गीतायास्त्रिताकरणाय सुकृतत्वेति । सोठकामयतेति पर्वस्त्रोकश्चस्तन्तरं स तपस्तस्ता इदं सर्वमस्यतेत्साधुक्ता 'तदप्येष स्रोको भवति' 'असदा इदमग्र आसीत् ततो वै सदसायत' 'तदात्मान ४ सयमकुत्त तस्मातस्तुकृतसुन्यते' इतीति पत्रते अत्र सन्यन्देन बृद्धेनोच्यते 'अहमेवा-समेवाग्ने' इत्यस सुनोधिन्याम् । सदसदिति सच्छन्देन च ब्रह्मेवोच्यत इत्यर्थः तया च अः सत् असत् तत्कर्म आत्मा नगः पर्वेतः इति पाठान्तरम् । आत्मानमिति पाठः । सुक्रतमात्मानं परिणमय्य कृतं तस वचनादित्यर्थः । अठौकिकत्वं परिणामित्वेप्यविकृतत्वम् । ज्ञानार्थमिति अविकृतत्व-द्वातार्थम् । कार्यकारणवस्त्वैनयेति वाक्यात् यद्यपि दुग्धं दिधि भवतीति त्रस्येन दुग्धं न स्थात् चेत्रस्यक्षविरुद्धपदादि दिधि स्थात् इत्सुपपितः । तया त्रपञ्चो व्रह्म न स्थान्मनसाप्याकरुपितुस-शक्यरचनो न स्थात् इति परिणामविषयिणी तथापि विकृतपरिणामविषयिणीति सर्वाधि तैजासानीति वक्ष्यन्ति यदि सुवर्णमविकृतपरिणानि न स्यात् कटकमपि कुण्डठं स्यात् सुवर्णवत । न

अविकृतमेव परिणमते सुवर्णम् । सर्वाणि च तेजसानि । वृद्धेश्वालौकिकत्वाद् वृद्धकारणत्व एव घटते पूर्वीवस्थान्यथानावस्तु कार्यश्चर्सनुरोधादद्वीकर्तव्यः ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

माहुः अविकृतिमित्यादि । सर्वाणि च तेजसानीति यद्यविकृतपरिणामस वाहुल्पं नाभिनेयात् पूर्वं सर्वेतैजससाधारणस्य होहप्दस्रोक्तत्वेऽपि पुनाः कृष्णायसं न दृष्टान्तीकृर्यात् । अतो
वाहुल्याभिन्नायेणेव तदुक्तिरसमीचीनत्वेन प्रतीयमानस्यापि मञ्जसमवायिकत्ववीधनार्थं च ।
नत्तु, तदेशत बहुस्यां प्रजायेयेति बहुमवनादिग्रदेत्तेजःप्रमृतिपूक्तत्वात् तेगामपि विकारित्वं
चेत् सुवर्णादीनां का वार्तेत्यत आहुः दृद्धित्त्यादि । तेगां वृद्धिनं लौकिकी । सर्वतः पूर्वभावित्वेन शुत्येकसमिवगन्यत्वात् । अतः सा तेजआदिकर्वकसापीवणस्य त्रवकारणत्व एव
पदते । वाद्य जीवानुप्रवेशस्य पथादुक्तत्वेनेश्वणद्यायामचेतनत्वात् । अतस्तासामपि मञ्चवदिक्कतत्वान्त्र सुवर्णादिषु तद्दृष्टान्तेनानुपपितिरत्वर्थः । नतु पूर्वावस्यान्ययामावरूपो विकारस्तु
त्रव्योऽप्यावातिति कथं त्रव्यणेऽप्यविकृतत्वमित्यत् आहुः पूर्वेत्यादि । तथा च द्विदृग्धत्यायेन सहस्पस्य गन्धादिगुणानां चान्ययामाय एवात्राग्राखिककारत्वेनाभिभयते, न तु संख्याद्यत्यायानावोऽपि तथात्वेनिति कार्यश्चरत्वात्रोधादङ्गिकियते । अत एव वेदस्तुतौ, 'न हि विकृति
त्यजन्ति कृतकस्य तदारमत्या सक्वपनुत्रविष्टाद्वमात्मत्वावातितप् दिति ग्राखिकारः
परिवा ।

त्वेविमिति ब्रह्म न विकृतं परिणामि परिणमत इति, णम प्रहृत्वे शब्दे च म्वा. प. से. पर्श्वेपसर्गान दारमनेपदम् । लोहद्यान्तामन्तरं नखनिक्नन्तन्द्यान्तस्चितमर्थमाहुः असमीचीनेति । बहु भवनावीति बहुपु भवनं जायते इति भावविकारः आदिशब्देन अस्ति विपरिणमते वर्षते मवनादि वृद्धिः तसाः । न स्त्रीकिकीति परिणामपरिलागो, द्वितीयस वृद्धिरूपसादिमः जमावेकीकृतो ठोके वृद्धिः एवमपक्षीयते इत्यपक्षयः । तर्यतीति ताग्नः । तदेतद्वितीयसुवोधिन्यां दशमेखि । तेजआदीति । छान्दोग्ये, खेतकेतपाल्यान एव 'तत्तेजोऽसजत' 'तत्तेज ऐक्षत' 'बहु सां प्रजायेय' इति 'तदपोऽराजत' 'ता आप ऐक्षन्त बहुयः साम प्रजामहि' इति 'ता अन्नम-र्जन्त'। ब्रह्मेति तत्रैवेत्ससाः पूर्वे 'सदेव सोन्येदम्य आसीत्' 'एकमेवाद्वितीयं तद्धैक आहुरस-देवेदम्य आसीदेकमेवादितीयम्' 'तदैक्षत बहु स्यां प्रजायेय' इति 'तत्तेजोऽरुजत' 'तत्तेज ऐक्षत' इत्येवं ब्रह्मकारणत्वं तस्मिन् । तास्तिति तेजीवज्ञात्मिकासु देवतास । पश्चादिति 'सेयं देवतेक्षत इन्ताइमिमास्त्रिस्रो देवता अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणि इस्यनेन जीवानुप्रवेशस्य तत्तेज ऐक्षतेत्यादिनोक्तक्षणात्यवात् उक्तत्वेनेत्यर्थः । सेयमित्यस्य सदेवेत्यनेनोक्ता देवतेत्यर्थः । अत्र गाप्ये पूरयन्ति अत इति जडत्वेषि तासामित्मन्वयः । अविकृतेति । त्रह्मण ईक्षणात्पूर्वे ब्रह्मवत् । तेजशादीनां खस्बेक्षणाहपूर्वमविकृतत्वं तस्मात् तदृष्टान्तेन तदेवतादृष्टान्तेन । अनुपपत्तिरविकृतत्वातुः पपतिः । सुवर्णीदिः विकृतं समदायित्वात् तेजआदिदेवतावत् । इसनेनातुमानेनेसर्यः । अन्ययाभाव-लेनान्यशमानरूपनिकारामावात् न दोष इलाहुः तथाच दधीति । गन्धादीति शन्दरूपरसगन्ध-सर्ग्यपुरा वृत्तिः कार्येष्वन्यथाभावः । संख्यादीति आदिशब्देन परिमाणम् । तथात्वेन प्राह्मविकारस्वेन अङ्गीति अन्ययाकार्यश्रुतिविष इति भावः । अहीति कनकार्थिनः कनकस विक्वति कुण्डलादिकं न सजन्ति कुतः तदात्मतया कनकात्मतया तहत् । सकृतिमदं जगत् जीवात्मनानुप्रविष्टं नेवाविद्विन

वक्ष्यति च, श्रुतेस्तु राज्यसूरुत्वादिति । अन्यानि च युक्तिदूपणानि परि-हरिष्यति । तसाद् त्रसपरिणामलक्षणं कार्यमिति जगत्समवायिकारणत्वं त्रसण एवेति सिद्धम् ॥ २६ ॥

# योनिश्च हि गीयते ॥ २७ ॥

चेतनेषु किंचिदाशङ्क्य परिहरति । नन्वस्तु जडानां ब्रह्मैककारणत्वम् । चेतः नेषु तु योनियीजयोः समवायित्वदर्शनात् पुरुपत्वाद् भगवतो योनिरूपा प्रकृतिः समवायिकारणं भवतु । शुक्रशोणितसमवेतत्वाच्छरीरस्येत्याशङ्काः परिहरति

भाष्यप्रकाशः ।

साहुप्टत्वमुक्तमिति नार्य दोप इत्यर्थः । नन्वयमेव सत्रकाराज्य इत्यत्र किं गमकमत आहुः वस्यतीत्यादि । स्क्रटमन्यत् ॥ २६ ॥

योनिश्च हि गीयते ॥ २७ ॥ अत्रापि सर्वं निगदव्याख्यातम् ।

रश्मिः ।

रात्मतयावसितमिति । अनुष्टत्वमिति ग्राह्मत्वोग्ने अन्यया द्वानिजनकत्वात्र ग्रह्मीयुः । अयमिति अन्ययाभावरूपविकाररूपो दोषः । स्फुटमिति । अग्ने इति द्वितीयाध्याये । म्रक्कपिणामो छक्ष्यते ज्ञायते अनेन इति करणे त्युद्ध । कार्य गनसाप्याकछित्वमश्चयरचनम् । सिद्धमिति स्मान्तरान्तेऽ- तुत्त्वाभोक्तम् । जडिवचारसंपूर्णता चोतवित । एवं स्फुटमित्सर्थः । अंकरमाप्ये तु विक्वतत्वापितिया परिणामादिति प्रयन्त् स्वम्यक्षित्रे तस्यैपोर्थः । इतस्य मक्वतिर्वश्च यत्कारणं म्रह्मण एव विकारत्त्रस्मना परिणामाः सामानाधिकरण्येनाम्नायते सब स्वमायवित्रक्तं चानिकक्तं चेत्यदिता तत्तु विकारस्य परिहृतत्वात् मृत्रकृतेः सरूपत्यस्थोक्तत्वाचिन्त्यम् । रामानुजाचार्यास्त् स्वस्यमङ्गीकृत्य पूर्ववृद्धा-कृतिनित्ति द्वितीयस्त्रेऽन्तर्योभिमाद्यणं सर्वं छापयन्ति । माध्यमतमभ्रे वश्यन्ति । भारकराचार्योस्त्वकत्त्रस्य सम्बन्धिकृत्व स्वत्रकारः श्रुखनुकारी परिणामपर्थं स्वत्रपानम् अयभिव छान्दोरये वाष्यकारवृत्तिका-राम्यां संप्रदीयतेऽतः समाश्रित इत्याहः ॥ २६ ॥

योनिश्च हि गीयते ॥ २० ॥ रिमलं भाष्यमास्कराण्यविद्विकिरणेषु न तु प्रकाशव्यविद्वित्रकाये अतो यथाबुद्धि व्याख्यायते समनायित्वगीश्वरे समिवितं ततु जनमायस्य यत इत्यन्न
ततु समन्यपादिसिषकरणैकवाक्यतया । स्त्रे अस्वेति मनसाप्याकठिपतुमशक्यरत्वनस्य प्रपञ्चस्य
ततु समन्यपादिसिषकरणैकवाक्यतया । स्त्रे अस्वेति मनसाप्याकठिपतुमशक्यरत्वनस्य प्रपञ्चस्य
तस्य समनायित्वमर्थाशस्य जडस्य न चैतन्यस्विति विज्ञाडसमुद्रायेऽभैजरतीयापितः । तथा च चेतनेषु
प्रसञ्चेण शब्दशतीक्रमिष समनायित्वं नाद्वियत इति प्रसक्षद्वध्वीजयोतिसमनायिकत्वमाग्रङ्का कार्य
अर्थअरतीयापितं परिद्वरतीत्वर्थः । अस्त्विति । भीनं माम् इति वाक्यात् वीज्ञायनतपि जडिन्
णठादिवृक्षतृणोत्याचिद्यैनात् छाषवादस्तु । योनिक्षतेत्वयद्वत्व संयुक्तश्चक्रयोणितसमनेतत्वाच्यरिका
सद्यक्षराः शुक्तं चैतत् । संयुक्तकराजद्वयसमनेतयद्वत् संयुक्तश्चर्यावित्वसनेतत्वाच्यरिक् सद्यक्षर्यः । तथा च श्चतिः 'शुक्रशोणितसंयोगादावर्तते गर्भ इति ' गर्मपनिषदि योनिपदशिक्तः' । तथा संक्षिण न प्रकृतौ तदानुः योनिश्च व्रवीनेति । प्रसानस्वाकरे अनुस्पवृत्वा व्रव्यतिपादकानां शक्तिः संकोषठक्षणक्रव्यान्यत्र प्रवृत्तिकारात् । छन्दोनत्यत्वाणि भवन्तीति न समुदायग्रिकत्या कृतिः । वेदान्यतेन योगमात्रप्रवृत्ते । नम्बन्यवधानेनीत्यतिद्वात्वं च प्रकृतित्वं तिदिश्चिष्टा योनिः थोनिश्च ब्रह्मेष । शाक्तवादिनराकरणाय चकारः । तत्र युक्तिख्नुतीः ममाणयिति हि गीयत इति । युक्तिस्तावत् 'सदेव सोम्पेदमय आसीदेकमेवाद्वितीयम्' इति पूर्वमेकमेव प्रतिज्ञातम् । आकाशादेव, आनन्दाद्ववेवसायवेकारैखानन्यकारणत्वं जगतोऽवगम्यते । इतरापेक्षायां द्वैतापक्तः । गीयते च 'कर्तारमीशं पुरुषं

#### रदिमः।

कर्तारमीशं पुरुषं मध्यपेनिम्' इति श्रावणात् मध्य भवतु परं तु प्रधिवीयोनिरोपिधवनानामिति च दर्शनात् । प्रथिषी कयं सदर्पं किं च अय देन्या अवर्षणशीर्षं व्यास्यास्यानः ॐ सर्वे वे देवा देवीसुपतस्युः । कासि त्वं महादेवी सामवीदहं मधस्यरूपिणी ततः प्रश्नतिपुरुपास्मकं जगत् । अरूपं चासूत्यं च अहमानन्दानानन्दौ अहं विद्यानाविज्ञाने वहं मध्यप्रदर्णी दे मध्यणी वेदितन्ये इति आर्थवणीश्चतिः । एवं च शक्तिः समयायिनी इति शाक्तानां वादः तदुक्तं—

'सर्वे शक्ता दिजा जात्या न श्रेवा न च वैष्णवाः ।, यस्मादपासते नित्यं गायत्री वेदमातरम्' ॥

इति तस्य वादस्य निराक्तरणाय चकारः कथं योनिः शक्तिश्च युक्तिश्चितिन्यां ब्रह्मेति ह्य गीयत दित्त स्वार्यात् । योनित्वप्रतिपादनस्यानितगृहत्वात् सुक्तेश्च गृहस्तेनान्यिहितत्वाद् मधनिदां तां प्रस्कृत्वादुः तच्च युक्तीति हिर्सुक्तिवाचकमन्यविमत्यादुः युक्तिस्ताच्यिति । सद्देवित वयमर्थः । प्रथिवीय चानन्वपदान्यायुच्यते कोशे प्रथिवी अनन्तां विजयां शुद्धामिति यस्या अन्तोत न रुम्यते तसादुच्यते अन्तोति च इति देच्याः अथवैणशीर्षे तथा च यदि शक्तिवादो न निरस्यात् तदा एव-कारेण ज्ञानानन्तेन व्यवचित्रन्याद्या । उपरुक्षकं सत्यदं न वदेदहितीयपदं चेत्रन्यशाद्यात् यक्तिः । नम्यत्रकृष्णविषयास्तु शक्तिवाद इति चेत्रनादुः पूर्वमक्तमिति तथा च वादान्त्तमित्रत वापाततः एकमेव विद्यानं प्रतिद्यातं याप्येतेत्यशैः । नमु देव्या अयवैणशीर्षे सैपा सत्यत्वस्त्रापि सेपा प्रधा-विष्णुशिवक्तिणो सेषा प्रणापतीन्द्रमन्य इति श्रावणात् सद्यि सत्ति चेत्राहुः आकाद्यादेवित अस्तु परं त्वाकायपदवाच्यावास्त्रद्रयाया न स्ववादवद्यदे-वेति वोताय आकावादेवित पूर्युक्तम् 'स्याः परतरं नास्ति सैपा द्वां प्रकीर्तिता' इति श्रुक्तः । अयवानस्यत इति । नगु मनव्यतिश्वाद्याः 'कृष्णोहं पश्चत गितम्' इति फठमकरणे यया तसा एकसत्यावर्त्वां नावानस्यते व्रत पत्र व्यव प्रवर्षण्यापे—

'कालात्री ब्रह्मस्तुतां वैष्यवीं स्कन्दमातस्स् । सरस्ततीमदितिं दशदुद्दितरं नमामः पावनां शिवास् । महालक्ष्म्ये च विषदे सर्वशक्ये च धीमदि । तत्रो देवी प्रचोदयात'॥ इति ।

अत्र अदितिः दुहिता । अदितिर्धानिष्ट दक्षया दुहितेति श्रुतेः । महारुक्ष्मी राभाषि । असा अर्थासापने उपनिषड्यानमावश्यकमिदसयर्वशीर्षमञ्जात्वा योची स्थापयति शतरुक्षं जरुमा नार्सा श्रुद्धं च विन्दति । नन्वव्यमिचारिमक्तिश्रद्धाञ्जलेषि श्रृश्तवेदान्तग्रास्त्रसिद्धान्तविरोधस्तु स्यात् त्रयाच पाक्षिकलापची राद्धान्ते स्यादत आहुः इतरापेति नतु सस्य पाक्षिकलापचिरिति परं तु दैतापचिस्तु वारणीया । ब्रह्मपोनिम्'। 'यद्भतपोनिं परिषद्यन्ति धीरा।' इति च 'ममं योनिर्मह्त् ब्रह्म तिस्मेन् गर्भं द्यान्पहम्' इति । 'तासां ब्रह्म महद्योनिरहं बीजपदः पिता' इति च । अक्षरपुरुषोत्तमभावेन तथात्वम् । तसाद् योनिरिष भगवान् पुरुषोऽपि सर्व वीर्यं जीवश्च सर्वं भगवानिति । 'इदं सर्वं, पदयमात्मा' इति सिद्धम् । तसात् केनाप्पंदोन प्रकृतिप्रवेदो नास्तीत्वज्ञान्दत्वं सांख्यमतस्य सिद्धम् ॥ २० ॥

इति प्रथमाध्यायस्य चतुर्थपादेऽप्टमं पश्चसूत्रं प्रकृत्यधिकरणम् ॥ ८ ॥

रहिमः ।

'रहोऽरुद्रथ दन्ती च निन्दः पण्युख एव च । गरुडो नख निप्पुथ नारसिंहस्तथेन च । भारिसोप्तिथ दुर्गिथ ऋषेण द्वादशाम्मसि'॥

इति तीचरीये द्वादशाङ्गः पुरुषः स च महानारायण 'अम्मस्यारे युवनस्य मध्ये नाकस्य प्रथे.
महातो महीवान्' इस्रत्र रामानुजमाध्ये रसरूरः 'रसो वै तः रस रह्येवायं ठन्ध्वानन्दी भवति'
इति तैचिरीयादाहृत्य व्याक्रियतेऽतो न दैविमिति योध्यम् । साकारमञ्जस्यापिका महानारायणे श्रातिः
'यदेकमध्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्तात्' इति अनन्तरूपेष्ठ द्वादशाङ्गः पुरुषोप्यतः
'प्रास्ततिजरूपाय गोविन्दाय नमोनमः' 'गायत्री वेदमातरम्' इति यदुक्तं तसु प्रज्ञात् वेति अस्यत्व श्राति
पक्तमहुः गीपते चेति अक्षरमञ्जयुक्त्योत्तममावार्थे मह्योऽश्वरस्य योनिः पन्नमहामृत्योनिम् । नतु
पत्योनिरिर्द्यक्तं न सर्वयोनिरिति चेत्रजोपवृद्धितश्रितः सूत्रे गीयत इत्यावयेनाहुः मम योनिरिति ।
नतु तथापि चेतने तौल्पमिति चिद्धमित्यिद्धिति चेत्रनाहुः तास्तामिति । एवं जडेषु शीजप्रदल्वं
वेतनेषु पिनुत्वमिति विश्वेषः । अक्षरपुत्रचेत्तेस्ति चेत्रनाहुः तास्तामिति । एवं जडेषु शीजप्रदल्वं
वेतनेषु पिनुत्वमिति विश्वेषः । अक्षरपुत्रचेत्तेस्ति उक्तोपप्रदात् । योनिश्वरूषे परमावान्ये ।
सर्विमिति नृतीयं विश्वेषः व । सिद्धमाहुस्तस्यादिति उक्तोपप्रदात् । योनशुरुष्की परमावन्ति ।
सर्विमिति नृतीयं विश्वेषः विश्वेषः विश्वेषे अक्षिये महत्रक्षेति । साव्यात् । व चलारि वा शालाणिः
सर्विमिति । सांख्यमतस्यति अन्यया पद्वशालेषु निवेशो न स्वात्। पत्र चलारि वा शालाणिः
सरः तथा च ।

'त्रय्या चोपनिषद्भिश्च सांख्ययोगेश्च सात्वतैः । उपगीयमानमाहात्म्यं हरिं साऽमन्यतात्मजम्' ॥

इति वाक्यं विरुद्धित । तथा च द्वितीयस्कत्यनवमाध्यायोक्तीर्णनाभिवस्यमवापित्वमितिः विद्यम् । तथा सति ज्ववद्यापवस्तु प्रवर्तते विन्मदुष्यापतीन्द्रा य एप स्तन इवाद्यम्पते सेन्द्रः बोनिपति तैत्तिरीयात् मश्चविष्युश्चिताः नारदः 'उत्सङ्कान्नारदो जत्ने' इति स्वत्या अयोनिजाः शंकर्रम् भाष्ये तु क्रवित्स्थानवचनोपि योनिश्चन्दो दृष्टः 'योनिष्ठ इन्द्रनिपदे अकारीति' सर्वे योनिजा इति पद्दागमनुग्रहो न्याच्यः इस्त्रनेन भाषात् इति योध्यम् । अन्यत्र स्त्रीयोनेरप्यस्त्रेवाचयवद्वारेण वर्षे प्रस्तुपादानस्वित्वस्त्रम् । तज्ञ्चक्रशोणितसम्बत्तस्त्रात् श्चरित्से मध्यवित्वस्य । रामानुज्याध्ये प्रस्तुपादानस्वित्वस्य । द्व्यूपादानस्वित्वस्य इस्त्रुपादानस्वित्वस्य इस्त्रुपादानस्वित्वस्य इस्त्रुपादानस्वित्वस्य इस्त्रुपादानस्वित्वस्य इस्त्रुपादानस्वित्वस्य इस्त्रुपादानस्वित्वस्य इस्त्रुपादानस्वित्वस्य व्यवस्य अध्यक्ते

'व्यवधानेन स्तिस्तु पुंस्तं विद्वद्भिरुप्यते । . • स्तिरन्यवधानेन प्रकृतिलमिति स्थितिः'॥

#### भारतवस्थातः ।

माध्यास्तु—प्रकृतिथेति छत्रे, इन्त तमेव पुरुषं सर्वाणि नामान्यभिवदन्ति, 'यथा नद्यः खन्दमानाः समुद्रायणाः समुद्रमिसंविशन्त्येवमेवतानि नामानि पुरुषमिसंविशन्ति' इति श्रुतिम्, अभिध्याखत्रे च, मायां तु प्रकृतिं विवादिति,

र्भमहामावेत्यविद्येति नियतिर्मोहिनीति च । प्रकृतिर्वासनेत्येवं तवेच्छाऽनन्त ! कथ्यते' ॥ इति वचनम्, 'सोऽभिष्या स ज्तिः स प्रज्ञा स आनन्दः' इति श्रुतिम्, 'ध्यायति ध्यानरूपोऽती सुदी सुखमतीव च । पत्त्यैवर्षयोगेन विकटार्थतवेष्यते' ॥

इति व्रक्षाण्डनाक्यम्, साक्षात्म्ये चैप छ्येप पुरुष एप प्रकृतिरेप आत्मेष व्रक्षेप छोक एप आलोको योऽसी हरिरादिरनादिरनन्तोऽन्तः परमः पराड् विश्वरूप इति पैक्सश्रुति चोपन्यस मगवतः सर्वविधशब्दवाच्यत्वं च स्थापित्वा, आत्मकृतिम्रते प्रकर्षेण करोतीति प्रकृतिरिति प्रयोगात् प्रकृतावनुप्रविक्ष्य ता परिणाम्य तत्परिणामनियामकत्वेन तत्र स्थित्वाऽऽत्मनो चहुपाकरणात् प्रकृतिशब्दवाच्यतां स्थापित्वा, अय हेप आत्मा प्रकृतिमनुप्रविइयात्मानं बहुपा चकार तसात् प्रकृतिरित्याचक्षत इति माझ्वेयश्रुतिम्—

'अविकारोऽपि परमः प्रकृति तु विकारिणीम् । अनुप्रविश्य गोविन्दः प्रकृतिश्रामिणीयते' ॥

'उमयात्मकस्तित्वाद्वासुदेवः परः पुमान् । प्रकृतिः पुरुपश्चेति शब्देरेकोमिधीयते' ॥

#### भाष्यप्रकाशः ।

ः इति नारदीयवाक्यं च तदुपरम्भायोदाहरन्ति । तचिन्त्यम् । श्रुतेरप्रसिद्धत्वात् । ताद्ययाः अपि कथंचित् प्रामाण्योपगमेऽप्यत्याः आपि कथंचित् प्रामाण्योपगमेऽप्यत्याः आपमतो बहुपाकरणनेध्वकत्याः इत्यक्तिविधेकत्वाभा-वेन विषयतयोपन्यासायोगाच । हन्त तमित्यारम्य विश्वहत् इत्यन्तास् सोप्रन्यसास् श्रुतिषु सर्वश्वन्द्वान्त्रास्यः सर्वहत्त्वत्यः च स्तत एव वोधनेन तासां पूर्वकाठीनव्यवस्थानोधकताया, भाक्ष्वेपश्रुतौ चाथशब्देन पाथात्यनोधकतायाः स्कृटं मानेन कालमेदक्रतिष्यप्रमेदसः स्कृटत-यैतद्वतुरोधेन तदर्थनिर्णयसाम्यसुक्तत्ताच । ध्यायतीति त्रज्ञाण्डवाक्ये ऐश्वर्ययोगेन विरुद्धार्थतया सर्वहरास्य स्वर्थन्तावे । सर्वातुप्यनिष्यसाम्यस्य सर्वातुप्यनिष्यस्य सर्वातुप्यनिष्यस्य स्वर्थन्ताच ।

यत्त जयतीर्थः—त्रक्षणो जगदुपादानत्वे एकविज्ञानेन सर्वेविज्ञानप्रविज्ञाया मृत्पिण्डादि-दृष्टान्वोक्तेश्च न प्रमाणत्वम् । तसा अन्यार्थत्वसः दृत्रव्याख्याने सम्यन्व्याख्यातत्वादित्याह ।

क्तिनी कर्तरि । अतिरिति भारतेयथतेः समाकर्पादित्यधिकरणे विचारितत्वाच । आत्मनी यहधेति ्वात्मानं पहुचा चकारेति श्रुतौ विषयमुतायाय् । वत्र कर्ताच्यात्माऽत वात्मनः खस्याः त्रकृतेः , कृतिः आत्यकृतिसूत्रीका तस्या विषयचानने चोघकत्यायाचेन । विषयनत्येति अनेनास्मित्वधिकरणे 'सोऽकामयत वह स्यां प्रजायेय इति स तपोऽतप्यत स तपस्तावा इदं सर्वमस्जत यदिदं किंच तरसद्वा तदेवातुप्राविशत् तद्वुप्रविश्य सञ्च त्यञ्चाभवत् निरुक्तं चानिरुक्तं च निल्यनं चानिल्यनं च विज्ञानं चाविज्ञानं च सत्यं चानृतं च सत्यममवत् यदिदं किंच तत्सत्यमित्याचक्षते तदप्येप श्लोको भवति असदा इदमग्र आसीत ततो वै सदजायत तदात्मान अयमक्ररूत तस्मात्सकृतमु व्यते इति विषयबाक्यम् । संशयस्तु परिणामः भवति न वेति श्रुतिः अद्वेतस्थापकस्वविशिष्टा वेयमेवेति संशयबीजं नेति पूर्वपक्षः प्रकृतिप्रवेशे सगुणत्वापतिः न यत्र मायेति निपेधाचेति प्राप्ते सिद्धान्तः 1 प्रकृतिश्चेति प्रकृतिः खळ्यमिति न सगुणात्वापत्तिः 'योगमायामुपाश्चितः' इति न मापाविरोधः माये-न्द्रियाणि वा सर्वेन्द्रियगुणाभासं सर्वेन्द्रियविवर्वितिमिति बद्धप्रकरणे गीता । यतः इति खमतेऽधि-करणरचना द्योतिता । उपन्यासायोगादिति । नतु सलमात्मकृतिवोषकत्वामावः परं त्वपरो हेतुर्भवति तस्मास्त्रक्रतिरित्वचक्षते इत्यत्रारमा प्रकृतिरित्यभिधानात् । तथाच प्रकृतिश्वेति सत्रमान्यं गाध्वानां प्रकृतिशब्दवाच्योपि स एवेति तथाच कुतो श्चपन्यासायोग इति चेन्न तथाप्युपन्यासा-योगात् । प्रकृतिशब्दवाच्यत्वसाप्युक्ताधिकरणेनैव व्यभात् सार्थाद्यन्यावनसात्रापि सत्वात् । विषयवान्य एव नामरूपविश्वात्मकत्वश्रावणे समवायित्वं भाष्य एव श्रावितं भवति इत्याग्रेयेनाहः सततमित्यारम्येति । स्वोपन्यस्तास्विति साक्षात्युनमिन्याप्योपन्यसासु । पूर्वकालीनेति प्रकृतिप्रवेशपूर्वकासीनेसर्थः । पाश्चास्तेति यानन्तर्ववाचकत्वमधेसस्तेति मावः । कास्त्रभेदेति प्रकृतिप्रवेशात्पूर्वकाठ उत्तरकाठथ । एतदन्विति भाहवेपश्चलतुरोधेन । तद्धीति प्रकृति-प्रवेशोचरकाळीनप्रकृतिशन्दवान्यत्वरूपो यः प्रकृतिश्रेलादित्रिस्त्रीविषयवाक्यार्थस्यसः निर्णवस्य १ अयुक्तत्वेति तथा चासादीयोर्थः स्फुट इति स युक्त इति मानः । अतः समनायित्वनिरूपणम् । एवं प्रथमकृर्वित्रय उत्तवा अभिध्यासूत्र आहुः ध्यायतीति । विरुद्धेति ध्यानाश्रयत्वेषि ध्याने रूपलरूपविषदार्थतया सर्वानुपपतिः सर्वशन्दवान्यत्वानुपपतिः । रूक्ष्पपति इन्ह्ययां रुद्धिः

#### भाष्यप्रकाशः ।

तदिषि श्रद्धाजान्त्रमाम् । सत्रन्यारुयानसैवासंगततायाः प्रदर्शितत्वादिति । यदिष त्रक्षणः परिणामोक्तिरसंगतैव । एतद्घ्यायसारोपशासस्य त्रक्षणि समन्वयप्रतिपादनाय प्रवृत्तत्वादित्वाह । तद्घ्यासंगतम् । अशेपशासमध्ये, 'स आत्मान् स्वयमक्रस्त,' 'खल्विदं', त्रह्म, तज्जलान् इति', 'स आत्मानमेव द्वेधाषात्वयत्, ततः पतिश्च पत्नी चामवताम्,' 'हन्ताहं मदेव मन्मात्रं सर्वे यसिन्नारुग्ने अतिश्च' इत्यादिस्तुतीनां, 'विश्वं वै त्रक्षतन्मात्रम्नं

'नैतिचत्रं भगवति ह्यनन्ते जगदीश्वरे, । ओतप्रोतिमदं यसित्तन्तुष्वङ्ग यथा पटः' ॥

आवजावामच पासत्वन्तुत्वन्न पथा पटः ॥

'त्वय्यम्र आसीत्' इत्यादिस्मृतीनां च प्रविष्टत्वात् वासां समन्वयस्थावस्यं प्रतिपाद्यत्वात्
गिरणामं विना च तदसंभवादिति । यदप्यानुमानिकपादे, प्रकृतेः शब्दमितिपाद्यत्वनिराकरणं
चेत् प्रकृतिस्वरूपसानिराकृतत्वात् तस्या उपादानतया वर्तमानत्वात् प्रकृतित्वेन ब्रह्मण उपादातत्वस्थापनमसंगतमेव । प्रकृतिस्वरूपिराकरणं चेत् स्त्रेषु वददर्शनात् तदप्यसंगतमिति न
ब्रह्मण उपादानत्वे काणि संगतिरित्युक्तं । तदप्यपुद्धवेन । प्रकृतेर्मृलकारणतायाः शब्दः
प्रतिपाद्यत्वस्य निराकरणं सत्रेषु सिद्धमिति तस्या अवान्तरोपादानतया विद्यमानत्वेऽपि ब्रह्मणियस्त्रस्य । अक्रोपादानत्वावाधात् । एकादशस्कृत्ये, 'आसीन्ज्ञानमर्यो ह्यं एक्रमेवाविकल्पितम् ।

'यदा विवेकतिषुणा आदी क्रवयुने युगे। तन्नायाफरुरुपण क्रेन्नर्छ निर्विकल्पितम्।। याष्प्रमनोगोचरातीतं द्विचा समभवद् बृहत्। तयोरेकवरो द्वर्यः प्रकृतिः सोभयात्मिका'॥

इत्यादिना भगवतैव तथा निर्णातत्वात् । अतो ब्रह्मण उपादानत्वानङ्गीकरणमयोधाः ब्रह्मोरन्यतरमुककमेवेति दिक ॥ २७ ॥

# इलप्टमाधिकरणम् ॥ ८॥.

रिकः ।

समुदायशिकः तसा उपप्रम्मसः । स आत्मानमिति एतम् समाकवीदित्यिकरणे उपपादितम् ।

परिणाममिति परिणामसानिकोन्यवाभावः । दान्देति वैदिकशन्देत्यभेः । सुत्रेषु रचनानुपप्तेयः

गाडुमानमित्वादिषु । अवान्तरेति । आत्मातिकद्वप्रश्चुपादानत्या । एततोपादानत्या केपांचित्

श्किकपादानं समते एत्रमि प्रकृतिपुरुवपरिणामैरद्वौठवीति। विचिक्तसासंभवे अभवारकमेव सांस्यमाहुः एकानदशेति । तथेति केवलं निर्विकस्तिम् एकं तन्मायाकरुक्तं अभवारकमेव सांस्यमाहुः एकानदशेति । तथेति केवलं निर्विकस्तिम् एकं तन्मायाकरुक्तं अभवारकमेव सांस्यमाहुः एकानदशेति । तथेति केवलं निर्विकस्तिम् एकं तन्मायाकरुक्तं अभवारकाव मायावादो सासते न स अञ्चते

संस्याक समायावात् । दिगिति अन्यानि दूषणाि प्रसिद्धाकिविचारसः विपयत्वादिक्षणित्

स्वर्यति दिक्शक्दः । तथापि 'पूर्णं भगवदीयात्वे शेवव्यासानिमाहवाः' इति 'आवार्यवान्

सुक्ते 'द्वारिवितिभात् दिक्शक्दार्यं एतम् । यथानेकमार्गेण क्रीहा तेपि पुद्य सुकाक्षापिक्षताइति 'सुक्तं च सन्ति सर्वत्र भाषन्ते आखणा यथा' इसाद्यका यथा विविक्तं यद्वकं गृह्यीमो युक्तिः

संभवादिति मगवता श्रहणाहिगुकेत्वर्यः नाचिकम् ॥ २७॥

· इलंघमाधिकरणम् ॥८॥ ::

एतेन सर्वे व्याख्याता व्याख्याताः ॥ २८ ॥ (श४।९)

ब्रह्मवाद्यातिरिक्ताः सर्वे वादा अवैदिका वेदविरुद्धाश्चेत्याह । एतेन प्रक्रावादस्थापनपूर्वकसांख्यमतिराकरणेन सर्वे पातञ्जलादिवादा व्याख्याताः। अवैदिका अनुपयुक्ताश्च । वैदिकानां हि वेदः प्रमाणम् । तिसन्नव्याकुले भ्रान्तिप्रतिपन्ना एव सर्वे वादा इति । एतत् सौकर्यार्थं विस्तरेणाग्ने वक्ष्यते । आवृत्तिरध्यायसमाप्तिवोधिका ॥ २८ ॥

इति प्रथमाध्यायचतुर्थपादे नवममेकसूत्रं व्याख्यानाधिकरणम् ॥ ९ ॥ इति श्रीवेद्व्यासमतवर्तिश्रीवछभाचार्यविरचिते ब्रह्मसूत्राणुभाष्ये

\_\_\_\_

### भाष्यप्रकाशः ।

एतेन सर्वे व्याख्याता व्याख्याताः॥ २८॥ यत्रमवतात्पन्ति ब्रह्मवादेत्यादि। एतेन सांख्यमतेसाञ्जीतत्वसाधनेन पूर्वेपादत्रयोक्तं सर्वे समर्थितं ह्वेयम् । नन्वेवं मतान्तर-निरासतिद्वाविव्राम्वायस्य किं प्रयोजनमित्यत आहुः। एतदित्यादि। एतदिति वादान्तरिनरा-करणमित्रमाच्याये बोधसीकर्पार्थं विस्तरेण वस्यत इत्यर्थः। एतेन सामान्यविशेषभावरूपा संगतिरिप दर्शिता॥ २८॥

इति नवमाधिकरणम् ॥ ९ ॥ इति श्रीमद्रह्णभाचार्येचरणनत्वचन्द्रकिरणनिवारितहृदयान्धकारेण व पीताम्बरात्मजपुरुयोत्तमेन कृते ब्रह्मसूत्राणुभाष्यप्रकादो प्रथमाध्यायस्य चतुर्यः पादः समाप्तः ॥ १ ॥ ४ ॥ ॥ समाप्तश्चायं प्रथमोध्यायः ॥

#### रिशमः

एतेन सर्वे व्याख्याता व्याख्याताः ॥ २८॥ स्त्रमेवेति संख्यते उक्तम-श्रीतत्तं पातस्रलादिष्यतिदेष्ठं स्वात्मकमिकरणमवतारयन्तीत्यर्थः । न च स्त्रत्ते किं वाधकमिति ग्रह्मम् । अधिकरणप्रायपाठणठितत्वमेन वाधकमिति । भाष्ये । पतस्रलादिति तेन पातस्रलादिवादा विषयाः ते व्याख्याता न वेति संदेदः । 'वैदान्तविज्ञानसुनिश्चितायां' इति 'नानु-स्वायाद्वन्त्न कृत्यान्' इति नानुष्पापादित्यसाः अनुप्तगण अन्ययाप्यर्थसम्यात् तयाच शन्दान् प्रतिज्ञातान् च संदेद्दवीनं नेति प्वषमः व्याख्यानादर्शनत् । सिद्धान्तस्तु व्याख्यानदर्शनम् । व्याख्याताः वेदान्तविज्ञानितिश्चतेः । आदिषदेन सामान्यवादः परमाणुवादः ज्योतिपवादः गणपति-वादः सर्पवादः स्त्रपवादः समाववादः मृतवादः योनिवादः पुरुषवादः निपतिवादः यदण्यादः काठमादः तमोवादः अन्यवादः पते ववैदिकत्वेनाद्वप्रसुक्तवेन व्याख्याताः । कृत इत्याकाह्नायां हेतुमानुः वैदिकानां हीति । अञ्याकुल इति व्याकुल इति वक्तव्ये, ईपदर्यकन्त्रभूतियाः 'नानावादात्रोषि तत्' इतिनियन्यात् । ईपद्धाकुल्यान्तरा नानावादायोगात् । परिसन् रहिम: ।

प्रतिश्रोकमबद्धवसपीति न्यायेन वा नानावादान्ररोधिरूपे प्रतिपादनीये त अन्याक्रठेऽप्रान्ति॰ प्रतिपन्ना इति ईषद्वप्रसुक्तत्वेनेपद्वैदिकत्वेन च प्रकृतिवादवद्व्याख्याताः । ईपद्धाकुलवैदिकत्वात् । सून्यवादवत् । सून्यवादो हि 'मेनेऽसन्तमिवात्मानं सप्तशक्तित्सप्तदक' इतिवाक्यान्तसंधानमूळकः । एवं सिद्धे आन्तिप्रतिपन्नत्वे विमतमावा अनुपन्नकाः आन्तिप्रतिः पन्नलात् शक्तिरजतवत् । अवेदिकाः अनुपयुक्तत्वात् । अवादवत् । यत्नैवं तत्नैवं ब्रह्मवादवत् । नहि ब्रह्मवादन्यतिरेकेण ब्रह्मज्ञानं भवतीति । चोधिकेति नन् कः शब्द इति चेन्न आयुत्तिनीधकी शब्दी आवृत्तिरयोपि व्यक्षकोध्यायसमातेः । शक्यार्थावृत्तिस्त भक्तिकर्मभेदेन शक्यद्वैविध्यात् । ज्ञानमार्गे प्रकलादिनिरूपणसानतिप्रयोजनत्वात् । नतु तर्हि मक्तिकर्ममार्गयोः इसेव सत्रांगोऽस्त्वित ग्रद्धम् । अवधारणार्थे सर्वस्याप्यक्तस्याध्यायम्.खतः । 'द्विपक्ति कृर्वते प्राज्ञा अध्यायान्ते विनिर्णये' इति वाराहसंहितावाक्यात् । माध्वरङ्गीकृतमिदम् । अध्यायान्ती यस विनिर्णयस । प्रकृते । सामान्येति एकसंबन्धिज्ञानुमपरसंबन्धिसारकमिति प्रसङ्घन संगतावन्तर्भवः सामान्यः सर्वे वादा विशेषः सामान्यवादादिः । यथा श्रञ्जतिः सांख्ये समवायिकारणं प्रक्षीऽसङ्गः । सिद्धान्ते प्रकृतिः अविकृतत्वसाधकं स्वरूपं 'प्रकृतिमग्न किल यस गोपवध्यः' इतिवाक्यात् तेन नार्धजरतीयम् । तथा सामान्यं वाक्यपदीये आत्मा तदेव समग्रायि स्यात प्रकृतौ प्रतिफलितमिति भायावादः सन्यवादसदक्षः । सिद्धान्ते सामान्यं द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायौ-क्तरीत्या धर्मरूपमतो धर्मिणोऽसामान्यं अन्यं धर्मविश्चिष्टे शक्तानुपयुज्यते इति शक्तिधीविषयत्वसाधकं स्तरपं समाधिकरणात तेन नार्धजरतीयम् । तथा नित्या परमाणवः समवायिकारणं ज्ञानाधिकरण-मारमा निमित्तकारणं सिद्धान्ते परमाणवः ईश्वरस्य शरीरैक्यञ्चानजन्याः अन्येषां शरीरैक्यअमजनकाः ।

'चरमः सद्धिशेषाणामनेकोऽसंयुतः सदा । परमाणः स विज्ञेयो नणामैक्यथ्रमो यतः' ॥

> 'स्पृतिः प्रत्यक्षमैतिद्यमनुमानवतुष्टयम् । , ... एतैः सर्वेरादित्यमण्डलमेन विधास्यते' ॥

्र इसारणात् । सिद्धान्ते निरुक्ते सूर्यः देवपत्ती सपत्तीनामसु पठित इति प्रकृतिविन्नर्णयः । असावादित्यो मस्रेति सूर्योपनिपद्धानयात् । आदित्योगिरागिरादित्य इति मास्रणस् । तथाच वेदत्रयी

#### रहिमः ।

सूर्यश्रिदिति सदानन्दमितपादक इति खरूपठक्षणठक्षित सत्यज्ञानानन्तानन्देन्तभाँवात् तत्खरूपम् । तेन नार्षजरतीयम् । समवायिकारणं सूर्यः मद्य निमित्तकारणं सिद्धान्ते कालो मद्य चहुजुभूपगृहीतप्राणगुणकरकारकं रूपं कर्तृ विपयत्वाम्न समवायिविपयमिति वा । कालः सूर्यश्रेष्ठारूप इति प्रकृतिवदेव । तथा कालोस्मीति भगवद्धाभ्यात् तेन नार्पजरतीयम् । तथा स्वभावः समवायी ईश्वरो निमित्तं सिद्धान्ते कृष्णः प्रवर्तकः इति प्रवृतिकरो घर्मे स्वभावपदम् । 'प्रवर्तकत्वं कृष्णस्य' इतिवाक्यात् तेन नार्पजरतीयं प्रकाशाश्रयन्यायात् । तथा नियतिरन्तर्यामिन्नास्वणोक्तं दैवं नियम्यनियामकमायः संवन्धो वा समवायिकारणं ईश्वरः कर्ता सिद्धान्ते देवं कर्तृसंवन्ध आत्माऽऽत्मखरूरे निविष्टत्वात् । ब्रह्मब्रुत्त्वसंवन्थावगाहिज्ञानस्यात्मत्वात् आत्मनः कर्तृ न समवायिविषयः।

'अधिष्ठानं तथा कर्ता करणं च प्रथिविधम् । विविधाश्य प्रयक्त् चेष्टा दैवं चैवात्र पत्रमम्'॥ 'तत्रैवं सति कर्तीरमात्मानं केवळं तु यः। पत्रयत्मकृतसुद्धित्वान्न स पत्रयति दुर्मतिः'॥

इति । 'दैवादपेतमय दैववशादुपेतम्' इलादिवाक्यनिचयात् । प्रथिवीमन्तरो यमयतीति श्रुतेः नियम्यनियामकभावः संयन्यस्तेन नार्षजस्तीयम् । तथा यदम्बा मगवदिन्छा समनापिनी अप्रात्ति । प्रतिकारिकारा अस्य अप्राप्ति । प्रतिकारी विश्व वाराहपुराणवाक्यात् तेन नार्धनस्तियम् । सिद्धान्ते इच्छाशक्त्यथीना अन्या शक्तयः इति शक्ती निवेशः वाराहपुराणवाक्यात् तेन नार्धनस्तीयम् । तथा भूतवादे पश्चमहामृतानां ब्रखाई प्रपद्ये इति तान्येव समवायीने सिद्धान्ते प्रचयतुःपीडस प्यशक्तिभिरिति द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायवाक्याद्वरणशक्तयः उक्तवाक्यात् तेन नार्धवरतीयकम् । तथा योनिः स्थानं अश्वः बृहदारण्यकोक्तः समवायी सिद्धान्ते कर्तृत्वं तत्पुरस्कारेण समवायित्वं उक्तवास्यात् तेन नार्धजस्तीयकम् । पुरुषो ब्रह्माण्डविग्रहः समवायी तव्ननकं महतः सष्ट निमित्त-कारणं सिद्धान्ते महतः स्नष्ट समवायि निमित्तं च तस्माहिराडजायत इति श्रुतिवाक्यात् । न च पतन्नानवताराणां निधानं वीजमब्ययम्' इति वाक्यात् नैवमिति वाच्यम् । श्रेताश्रवते काळः स्वमाचो नियतिर्वहच्छा भूतानि योनिः पुरुप इति चिन्त्यमित्युक्त्वा युक्तया संयोग एपां न त्वात्ममानादिति संयोगः एगं संबन्धः न त्वात्मभावादात्मत्वादित्युक्त्वात्माप्यनीयः सुखदुःखहेवोरिति कृतप्रवापेक्षत्वात् वैषम्यनैर्वृष्ये वारिते तमोवादे आसीदिदं तमोम्तमिति तदेव समवायि सिद्धान्ते अवान्तरप्रठयविषयत्वं तमो ब्रह्मैव वा अहमेवासमेवाधे इति वाक्यात् । तमआसीदिति अनभिव्यक्तः माधिकाणमाष्यं तेन नार्षजस्तीयकम् । आपो वा इदमग्रे सिंठिरुमासीत् इलादेऽवान्तरप्रठयविषयः समवायिविषयः सिद्धान्तेप्येवम् । आपमापामपः सर्वो इत्सारणात् । तेन नार्धजरतीयम् । ग्र्न्यवादो नास्तिकानां ग्रन्यं त्याचा चन्य । नारावाचा वाच दीर्घः' इति यत् अत्यम् विचनं श्रमृत्यमिति पाठे सर्वस झानात्म-कत्वात् असुराणां च असस्यमिति वाक्यात् कायः समनायी सिद्धान्ते राम्नकर्त्रेषि त्रस राम् ऊनम्। नासिकानामसुराणां च उत्ताय हितं यत् शमून्यं 'शमूनं कुस्ते विष्णुरदश्यः सन् परः खयम् । तस्माच्कून्यमिति श्रोक्तः' इति महाकीर्मात् तेन नार्धवरतीयम् । अन्ये तु छान्दोग्यसामुदाठक-श्रेतकेतुपाल्यानस्यां न्यग्रोधफलमाहरेति इदं भगव इति भिन्धीति मिन्नं भगव इति किमन्न परयसीति १२५ म॰ स॰ र॰

#### रिकाः ।

अवन्य उवेमाधाना भगव इति आसामङ्गेकां भिन्धीति भिन्ना भगव इति किमत्र पश्यसीति न किंच-न भगव इति तं होवाच यं वै सोम्यैतमणिमानं न निमाठयसे एतसे वे सौम्यैपोणिग्न एप महान्य-गोधितवस्तीति जगतः पर्वावस्थायां दृष्टान्तः । अथ किंचनाणुपदश्रावणात् सुन्यस्वभावाणुकारणवादा भ्रान्त्या प्रतीयन्ते तत्रैतासां तात्पर्यमस्ति न वेति संदेहोस्तीति पूर्वपक्षस्तत्रेदं सत्रं प्रवर्तते । एतेनेति प्रधाननिराकरणे हेत्नां शब्दत्वादचेतनत्वैकविज्ञानं प्रतिज्ञानुपपत्तीनामण्यादिपक्षसामान्येन सर्वे अपवादिकारणवादा निराक्रतत्वेन व्याख्याता इत्याहः एतेनत्यस्य स्वस्वमतानगणार्थानाहः ॥ २८ ॥

#### इति नवमाधिकरणम् ॥ ९॥

इति श्रीविद्यन्मण्डनश्रीविद्रहेश्वरैश्वर्यनिरस्तसमस्तान्तरायेण श्रीगिरि-धार्घात्मजश्रीदामोदरञ्जात्रीयेण श्रीगोविन्दरायपौत्रेण प्रर्णवेश्रा श्रीविद्रलरायश्रात्रीयश्रीगोकलोत्सवात्मजगोपेश्वरेण कते भाष्यप्रकाशरक्षी प्रथमस्याध्यायस्य तरीयः पादः संपूर्णतामगमत् ॥ १ ॥ ४ ॥

#### ।। प्रथमाध्यायः समात्रः ॥

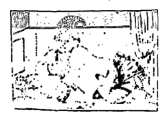
रग-प्रकटे प्रणपरुपोत्तम वजनाथ। दिनदयाल भक्तजनवत्सल सवग्रन जिनके हाथ ॥ १ ॥ थीवलभके पक्षपावतें इनविन जनम अकाज । सरस्थान तिहारे हित यातें कीने सकलअपात ॥ २ ॥ । असाकातिः न

(त्रन्थकारः समाप्तौ हस्ताक्षरेण छिलति)

एतावतो अन्यस स्रोकानां संख्या ( १०९०० ) दशसहस्रनवशतमुच्यते, अस्य अन्यस्य (अस्मिन प्रकरणे) पददशसहस्रक्षोकसंख्याह । द्विशतपञ्चदश पत्राणि ॥ शुभं भवतु ॥

।) श्रीविद्रहेओ जयति ॥

३८८ पत्राणि १२ शोधपत्राणि=पत्राणि ४००। पत्र ४ सों पत्र २२ तांई नहि हे आगें संपूर्ण है.



# श्रीमद्वल्लभाचार्यकारिकाः ।

|                                                                                             | وعد                | 2                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| कारिकाः                                                                                     | अ.पा.पृ. ]         | कारिकाः अ.पा.प्र.                                                                           |
| साङ्गो ध्येयस्तथा ज्ञेयो वेदः शब्दाश्च बोधकाः॥                                              | 319198             | मस्यमाश्च ये केचित्सद्धा युक्तापि साधिताः ॥ १।३।७६१                                         |
| निःसंदिग्धं तद्धीश्च लोकवद्याकृतेः स्फुट्यः ॥                                               | 313138             | निर्णायकासतोप्यन्ये चत्वारोत्र निरूपिताः ॥ १।३।७६१                                          |
| भलौकि हिको वेदार्थी न युक्ला प्रतिपद्यते ॥                                                  | शशास्त्र           | संदिग्धानां पदार्थानां भौर्वापर्येण निर्णयः ॥ १।४।८३२                                       |
| वपसा वेद्युक्ता नु प्रसादात्परमात्मनः॥                                                      | ગાગારળ             | त्र त संदिग्धवाक्येन सर्पेच्याकुरुतोचिता॥ १।४।८३२                                           |
| संदेहवारकं शास्त्रं वृद्धिदोपात्तदुद्भवः ॥                                                  | 313185             | जीवप्रकरणं होतन्मक्लुपायोख रूप्यते ॥ १:४१८३३                                                |
| विस्तुशास्त्रसंभेदादङ्गेश्वासक्यनिश्चयः॥                                                    | 313185             | योखं जारीरमारुख गच्छेदिति हरेः पदम् ॥ ११४।८३३                                               |
| वसारसूत्रानुसारेण कर्तेच्यः सर्वेनिर्णयः॥                                                   | भागाधर             | अनेकरूढिशब्दानां वाच्यं ब्रह्मेव नापरम् ॥ ११४।८४२                                           |
| भन्यया अश्यते स्वार्थानमध्यमश्च तथादिमः ॥                                                   | 313185             | शक्तितश्चेत्तथा मृत्युस्ते सन्मागाँद्वहिष्कृताः ॥ १।४।८४२                                   |
| असंदिग्धेपि वेदार्थे स्थूणाखननवन्मतः॥                                                       | शशाध्य             | श्रान्तिमुख्तया सर्वसमयानामयुक्तितः॥ २।१।२                                                  |
| मीमांसानिर्णयः प्रात्ते दुर्वेदेस्तु ततो द्वयम् ॥                                           | शाशाध्य            | न तद्विरोधाद्वचनं वैदिकं शङ्कातां मजेत्॥ २।१।२                                              |
| संदेहतारकं ज्ञास्त्रं चेदप्रामाण्यवादिनाम् ॥                                                | शशाद               | वेदोक्तादणुमात्रेपि विपरीतं तु यद्भवेत् ॥ रारा१०९                                           |
| क्रियाजनिज्ञानककी संदिद्येते परस्थिते ॥                                                     | १।१।९६             | तादर्श वा स्वतन्ने चेदुभयं मूळतो सृषा ॥ २।२।१०९                                             |
| उत्पत्तिस्थितिनाशानां जगतः कर्ते व बृहत् ॥                                                  | शशादद              | अनिसे जननं नित्ये परिच्छिन्ने समागमः॥ २।३।३                                                 |
| वेदेन बोधित तद्धि नान्यथा भवितु क्षमम् ॥                                                    | গাগাওৎ             | नित्यापरिछिन्नतनौ प्राकट्यं चेति सा त्रिथा ॥ २।३।३                                          |
| . सहि अतिनिरोधोसि कल्पोपि न विरूप्यते ॥                                                     | 919199             | व्यापकत्वश्रुतिसस्य भगवत्त्वेन युज्यते ॥ । २।३।९८                                           |
| सर्वभावसमर्थत्वादचिन्त्येश्वयंवद् बृहत्॥                                                    | 313166             | आनन्दांशाभिव्यक्तौ तु तत्र ब्रह्माण्डकोटयः ॥ शश्९८                                          |
| साधनं च फलं चैव सर्वस्थाह श्रुतिः स्फुटम् ॥                                                 | १।१।१७६            | प्रतीयरन्परिच्छेदो ज्यापकरवं च तस्य तत्॥ ११३१९८                                             |
| न प्रवर्तियतं शक्ता तथा चेत्ररको न हि ॥                                                     | १११११७६<br>१११११७६ | विस्फुलिहा इवाप्नेहिं जडजीवा विनिर्गताः॥ २।३।१३१                                            |
| प्राचेत्रका सर्वत सर्वातमा हरिस्व हि ॥                                                      | 3131300            | न्त्रवन्त्राणिपादान्तात्सर्वतिक्षित्रिरामुखात् ॥   राह्मप्रहूप                              |
| यज्ञ एव हि पूर्वत्र बोध्यते स्वर्गसिद्धये ॥                                                 | 3131300            | <del>८०६======चे</del> ण तादशादिति निश्रयः ॥   २।३।१३१                                      |
| सिद्ध एव हि सर्वत्र वेदार्थी वेदवादिनाम् ॥                                                  | 3131308            | मन्त्रीत जहाः पर्व चिदंशीनेतरे अपि ॥ राशाश्रह                                               |
| सम्राणां कर्मणां चेव दर्शनश्रवणाष्ट्रतो ॥<br>कृतिश्र सिद्धतुल्यत्वं चेदः स्वार्धे च संमतः ॥ | 3131328            | <sub>अन्यक्रमितिरोभावान्मलेच्छातस्वतात्रणः ॥     सद्वापद्व</sub>                            |
| कृतिश्च सिद्धतुल्यस्य चदः स्वाय प्रतासन्तिः ॥<br>शापनार्थं प्रमाणानि संनिकपादिमार्गतः ॥     | 3131536            | सर्वोपनिपदां सिद्धो द्यविरोध समन्वयः ॥ ३१९११                                                |
| सर्वधाऽविषयेऽवाच्ये व्यवहार्ये कुतः प्रमा ॥                                                 | शशस्त्रद           | कथं बोधकता तासां सा नृतीये विचार्यते ॥ ३।३।१                                                |
| सर्वधाऽविषयऽवास्य स्वतंत्रवेजाधिपे ॥<br>एवंविचारचातुर्ववद्भिः सद्भिवेजाधिपे ॥               | शशीइ०२             | एकं वास्य प्रकरणं शाखाः सर्वाः सहैय वा ॥ ३।९।२                                              |
| <del>याच्यात्रात्रहर</del> सेद्रोहायावधायत् ॥                                               | शशाइ०२             |                                                                                             |
| मंत्रेन्याकं जास्यं पटशक्यां तु विणयः ॥                                                     | शशासक              | ससाधने हि पुरुषे जन्मना कर्मणा ग्रुचौ ॥ ३।११३<br>देवले वा यथायोगे प्रथमं तहिचार्यते ॥ ३।११३ |
| जीवातस्कर्पशब्देन द्वयोवन्याप न क्षातः ॥                                                    | गशियव              |                                                                                             |
|                                                                                             | शश्रह०९            |                                                                                             |
|                                                                                             | 2021E16            |                                                                                             |
| <del>गीनिकाले हाउसे च</del> बक्सिय: संबंधायत                                                | अद्वाद०९           |                                                                                             |
| भा <del>रतातित प्रवासित ।।</del>                                                            | शश्चाय             | फलतः साधनेभ्यश्च प्रमेयाच प्रमाणतः ॥ ३।२।३८१                                                |
| कठवद्वीविचारेण निश्चिता द्वधिकारिणः॥<br>वाक्यान्तरं च तत्रस्यं चिन्त्यते प्रख्यावधि॥        |                    |                                                                                             |
| वाक्यान्तर च वत्रल १५००० व                                                                  |                    |                                                                                             |

# श्रीमद्विष्ठलेश्वरकारिकाः ।

| <b>कारिकाः</b>                                  | અ. પા. પૃ. | कारिकाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | अ. पा. प्र          |
|-------------------------------------------------|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| भक्तिमार्गप्रचारेकहदयो वादरायणः॥                | शिक्षाप्र  | अभिहोत्रादिकं कार्यं संन्यासः फल एव हि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                     |
| मानं भागवतं तत्र तेनैवं श्रेयमुत्तमेः॥          | ३।४।५०२    | पोडा चेत्पुरुपो व्यक्तः प्रारब्धान्ते फलं भवेत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                     |
| समन्वयेनाविरोधात् साधनैर्वहाविद्यद्वि ॥         | 21110      | एवाबान्त्रयमे पादे निर्णयः सूत्रहरूहतः ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                     |
| रस्याग्रिमन्यवस्था या सा च तर्वे विविच्यते ।    | 1 81313    | र्यायान्त्रयम् याद् ।वशयः स्त्रहरकृतः ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 81310               |
| जीवतो श्रियमाणस गच्छतः सफलस च॥                  | 81313      | द्वितीये म्नियमाणस्य सर्वेन्द्रियलयः पुरा ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 51310               |
| भवो ब्रह्मविदा कार्यमैवमैव न चान्यथा॥           |            | छिङ्गस्यापि शरीरस्यना ड्योरफान्तिरिहोध्यते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 11 21210            |
| वामसीं बुद्धिमाश्चित्य ये मूदाः सर्वविद्यवम् ॥  | 81115      | दिनायनकृतो नास्य विहोपोस्तीति चोच्यते ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 81310               |
| मन्द्रिक मार्गालय व सुवाः सर्वावश्चवस् ॥        | 21118      | वृतीये कममुक्ती यो मार्गी यस्य श्रुतेमीतः॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 81110               |
| मदन्ति शाखनाशाय सद्भिः शोच्याश्च ये तु ता       | न्॥ धाशार  | तबिर्दारोन्यमार्गाणामशाप्यत्वं च वर्ण्यते ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 21310               |
| महाविद्रमनाभावः शतांशेनापि चेन्नवेत् ॥          | शश         | गन्तस्यं च परं ब्रह्म कार्यो लोकस्तु नेति च ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | । क्षाग्रीक         |
| शास्त्रमेतद्वथा जातं सर्वस्वविनाशतः॥            | Eltie      | तुरीये पुष्टिमर्यादामेदेन फलमुच्यते ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 61518<br>61518      |
| स्वाप्ययस्य च संपत्तेस्त्र ब्रह्मगतिश्रुती ॥    | 81313      | प्रभोरेव फलरवं तक्षिदौंपरवं च वर्ण्यते ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                     |
| अन्यथा न श्रुतेरथीः स्वाचेद्यासी वदेव किम् ।    | 1 81318    | छीडानित्यत्वतः पूर्णगुणत्वं च ततोखिङम् ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 81310               |
| तामसी बुद्धिमाथित या मक्तिः वैधितकाने ।         | 81118      | area fallow d autided il                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 81310               |
| सा सुप्रक्षिश्चतंरथीं मोहादेवान्यथामतिः॥        | 81318      | जानीत परमं तथ्यं यशोदोत्संगलाछितम्॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | क्षाक्षा५५ <b>३</b> |
| अतो मझविदः कार्यं जीवतः पूर्वमुख्यते ॥          |            | तदन्यदिति ये प्राहुरासुरांस्तानहो प्रधाः ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | શાશરરર્             |
| भावृत्तिः श्रवणादीनां नवकृत्वोपदेशतः ॥          | क्षाधान    | नानामतध्वान्तविनाशनक्षमी ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | शशररइ               |
| दर्शनार्थत्वतो लिङ्कादपि बीद्यवधातवत् ॥         | श्रीश्रप   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | શાશરરફ              |
| भागना । अक्षादाप ब्राह्मवधातवत् ॥               | કાશાહ      | the same of the sa | हाहाइड्ड            |
| आवृत्ती श्रवणादीनामात्मेति स्वाद् दृढा मतिः     | ॥ शशप      | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | क्षाक्षा ४५%        |
| भापातवो दर्शनं वदमेदेनापि बोध्यते ॥             | 81414      | `                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 818155              |
| प्रतीकोपासनादीनां नैवंभावो हि जायते ॥           | કાશાહ      | . ^ -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -                   |
| वालम्बनाथं तत्रापि बहारवितिशिका <del>रे</del> ॥ | 81318      | विकास करिया कुलावनपरायणा लाल्या ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | था<br>था            |
| आदत्यादिवहाद्दष्टेरङ्गत्वं न स्वतद्यता ॥        | भाग्नाइ    | सितामृतमुबृष्टिभिः परिपुपोप तान् यो गिरि ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | શકારર≇              |
| मनने च निदिध्यासे विडोधकोच्यानेपाल ॥            | 81318      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | શાકારર <b>ર</b>     |
| भासनादिपदद्वस्त चित्रं श्रीतार्थं गत कि ॥       |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | शशररष               |
| धारयदायतेरेवं ततः सिविमनामानि "                 | क्षश्च     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | शशहरु               |
| धर्माधर्मभयं तस्य नास्त्येवेति विनिश्चयः ॥      | 81310      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | शश्चर               |
| ः स्त्राचनाः ।वानश्चवः ॥                        | 31310      | निवेदितस्तेन तुष्टा भवन्तु मधि ते सदा ॥ 😘                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 815151818           |

## ॥ आचार्याणां कारिकाः समाप्ताः॥



# अधिकरणानां सूचीपत्रम्।

|                                                |                   | _   |                   | -                                                | ,                            |
|------------------------------------------------|-------------------|-----|-------------------|--------------------------------------------------|------------------------------|
|                                                |                   |     | अ, पा. पू.        |                                                  | अ. पा. पृ.                   |
|                                                |                   |     |                   | ४१ स्मृत्यनवकारादोपप्रसंग इलिधकरणम्              | 21313                        |
| १ जिज्ञासाधिकरणम्                              | •••               | ••• | 31315             | ४२ इतरेपामित्यधिकरणम् ··· ··                     | राशक                         |
| २ जन्माद्यधिकरणम्                              | •••               | ••• | 313168            | ४३ एतेन योग इत्यधिकरणम्                          | राशाःइ                       |
| ३ समन्वयाधिकरणम्                               | •••               | ••• | 3131380           | ४४ न विलक्षणत्वाधिकरणम्                          | રાશાંવ દ                     |
| ४ ईक्षत्यधिकरणम्                               | •••               | ••• | शशर १९            | ४५ असिदिति चेत्यधिकरणम्                          | રાશાર્ધ.                     |
| ५ आनन्द्रमयाधिकरणम्                            | •••               | ••• | शशस्य             | ७६ मनेनेत्रधिकरणम्                               | 513180                       |
| ६ अन्तस्तद्वर्माधिकरणम्                        | •••               | ••• | रागाउँ ३७         | ४६ एतेनेत्यधिकरणम्<br>४७ भोक्रापत्तेरित्यधिकरणम् | श्वाहाड                      |
| <ul> <li>विद्वाधिकरणम्</li> </ul>              | •••               | ••• | १।१।३६०           | ४७ माक्रापत्तारवायकरान्                          | शशपप                         |
| ८ अतिदेशाधिकरणम्                               | •••               | ••• | शशहहर             | ४८ तदनन्यत्यायभरनयः                              | २।१।७७                       |
| . ९ ज्योतिश्चरणाधिरणम्                         | •••               | ••• | शशहण्ड            | ४९ असब्धपदशावकरनार                               | २।१।८७                       |
| १० अनुगमाधिकरणम्                               | •••               |     | शशाइ९२            | ५० इत्तरव्यपद्शावकरण्य गर                        | २।१।९०                       |
| ११ सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशाधि                    |                   |     | ગારાષ્ટ્ર૧૫       | ५१ उपसंहारदर्शनाधिकरणम्                          | राशरक                        |
| १२ शब्दविशेषाधिकरणम्                           |                   |     | शशाध्य            | पर सर्वोपेताधिकरणम्                              | राराव                        |
| १३ अत्ता चराचराधिकरण                           |                   |     | <b>ગારા</b> ૧૯૯   | ५३ रचनाजुपपचेरित्यधिकरणम्                        | રારારર                       |
| १३ गुहां प्रविष्टावित्यधिकत                    |                   | ••• | 11રાય•६           | ५४ पुरुषाइमवदित्यधिकरणम्                         | રારાર્થ                      |
| १५ अन्तर उपपत्तेरित्यधि                        | स्थापम्<br>स्थापम | ••• | 91રાષર8           | ५५ महद्दीचंवद्वेत्यधिकरणम्                       | रारापट                       |
| १६ अन्तर उपपत्तारलाय<br>१६ अन्तर्यास्यधिककरणम् |                   |     | કારા <b>પર્</b> લ | ५६ समुदाय उभयहेतुकेपीत्रिधिकरणम्                 | शशब्द                        |
|                                                |                   | •   | 11રાષ્પ્ર         | ५७ नाभाव उपलब्धेरियधिकरणम्                       | राराउउ                       |
| १७ अद्द्यत्वाधिकरणम्                           |                   | ••• | शशपणर             | ५८ नैकसिखसंभवादित्वधिकरणम्                       | रारा१०८                      |
| १८ वैश्वानराधिकरणम्                            | •••               | ••• | वाद्राह०७         | ५९ पत्युरसामअसाधिकरणम्                           | राराव वर्ष                   |
| १९ द्युभ्वाद्यायतनाधिकरण                       |                   | ••• | १।३।६२४           | ६० उपपत्त्वसंभवादित्यधिकरणम्                     | राइ।१                        |
| २० भूमाधिकरणम्                                 | •••               |     | 11રાદ્યર          | ६१ न विषद्वित्यधिकरणम्                           | रादा व                       |
| २१ अक्षराधिकरणम्                               | •••               |     | शश्चादधप          | ६२ एतेन मावरिश्वस्यधिकरणम्                       | रादाउ                        |
| २२ ईक्षतिकर्माधिकरणम्                          |                   | ••• | 1131543           | ६३ असंभवाधिकरणम्                                 | रादार०                       |
| २३ दहराधिकरणम्                                 | •••               |     | 1131866           | ६४ तेजोत इत्यधिकरणम्                             | रादारर                       |
| २४ अनुकृत्यधिकरणम्                             |                   | ••• | शश्रद             | ६५ आप इत्यधिकरणम्                                | शश्चारक्                     |
| २५ शब्दादेव प्रमिवाधि                          |                   |     | १।३।६९६           | ६६ पृथिन्यधिकारेलधिकरणम्                         | रादारद                       |
| २६ तदुपयंपीत्यधिकरणम                           |                   |     | शहाण्ड्र          | ६७ तर्मिध्यानादेवेत्यधिकरणम्                     | रादारक                       |
| २० शुगस्येस्यधिकरणम्                           | •••               |     | भाइक्षि           | ६८ विपर्ययेणेत्यधिकरणम् ***                      | रादार र                      |
| २८ कम्पनाधिकरणम्                               | •••               | ••• | शहाबद             | eo अस्तरा विज्ञानमाता र                          | रादार ५                      |
| २९ ज्योतिर्दर्शनाधिकरण                         | H                 |     | 1131088           | अ० नात्मा धुतेरित्यधिकरणम्                       | राद्वाकर                     |
| ३० अर्थान्तरन्यपदेशाधि                         | करणस्             |     | 1131003           |                                                  | राद्याव <u>य</u><br>साह्यस्य |
| ३३ सुपुह्युत्कान्त्योरित्या                    | घकरणन् <u>य</u>   |     | 1181658           | 1 3 3 3 3 3 3 3 1 4 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1          | राइ।८०                       |
| ३२ आनुमानिकाधिकाण                              | ાલ •••<br>        | ••• | अधादहर            | ादश तदशसास्याधकरणम् ***                          |                              |
| ३३ चमसवदित्यधिकरण<br>३४ म संस्थीपसंग्रहाधि     | न्<br>ज्यापास     | ••• | 1181664           | अर्थ कर्ता शास्त्रायवरमादृत्यायकरणम्             | राहा <b>१०</b> ४             |
| ३५ म सस्यापसम्बद्धाः<br>३५ समान्यपदिष्टाधिकाः  | णमं               | ••• | 1181600           | ७५ परानु तन्त्रुतेरित्यधिकरणम्                   | राशावस                       |
| ३५ समारुपाधिकरणम्                              |                   |     | 1181615           |                                                  | 313133°                      |
| ३६ समाक्ष्यायकरणस्<br>३७ जगद्वाचित्वाधिकर      | गम् •••           | ••• |                   |                                                  | 5181843                      |
| ३८ पारमान्यमाभिकर                              | मम्               | ••• |                   |                                                  | 51813 64                     |
| ३९ प्रकृतिभस्यिकरण                             | ą                 | ••• |                   |                                                  | 5181346                      |
| क्षा व्यवस्थात्वाधिकतम्<br>स्था                |                   |     | 1181944           | ८० भ्रेष्ट्रभेत्रभिकाणम्                         | राक्षाउ <b>३</b>             |

|           |                                                   |     | 31 DT DT           |         |                                  |                            |        |                   |
|-----------|---------------------------------------------------|-----|--------------------|---------|----------------------------------|----------------------------|--------|-------------------|
|           | चधुरादिवस्वित्यधिकरणम्                            |     | અ. પા. પૃ.         | 1       |                                  |                            |        | <b>ા. ૧</b> . પૃ. |
| ٠,        | ज्योतिराद्यधिष्टानं स्वित्यधिकरण                  |     | राष्ट्राइटइ        |         | <b>स्यतिरेकाधिकरण</b> स          |                            | •••    | इडिश्वि           |
| />        |                                                   |     | 51818              |         | भूग इत्यधिकरणम्                  |                            | •••    | ३।३।४१८           |
| ٠٩        | भागवतत्याधकरणम्<br>तदिन्द्रियाणि तस्यपदेशादित्यधि | ••• | राशावदह            |         | । नाना शस्त्रादिभेदा             | दिसधिक                     | रणम्   | ३।३।४२२           |
| ٥.        | संज्ञामृतिंकृष्ठिस्वित्यधिकरणम्                   |     |                    | 1 4 7 7 | विकल्प इत्यधिकरण                 | गम्                        | •••    | ३।३।४२४           |
| ري<br>د د | संसादिभीममित्यधिकरणम्<br>सांसादिभीममित्यधिकरणम्   | ••• | राधार०८            | 3 20    | काम्यास्त्रित्य <b>धिकर</b>      | णम्                        | •••    | दोदाधरफ           |
|           | तद्भतरप्रतिपत्ताबिह्यधिकरणम्                      | ••• | राधारगग            |         | अद्गेरिवत्यधिकरणम्               |                            |        | द्रादाधरद         |
|           | कृतात्ययाधिकरणम्                                  | ••• | \$1313             | १२९     | समाहाराधिकरणस्                   | •••                        |        | 3131850           |
|           | अनिष्टादिकारिणामित्यधिकरणम्                       | ••• | 313135             | 130     | न वा सस्सहभावाध्                 |                            |        | ३।३।४२९           |
| 90        | विद्याकर्मणोरित्यधिकरणम्                          |     | 313188             | 132     | पुरुपार्थीत इत्यधिक              | रणम                        |        | 3181833           |
|           | शब्दावरोधाधिकरणम्                                 | ••• | इ।ग्राप            | 133     | सर्वापेक्षेत्वधिकरणम्            | ·                          |        |                   |
| , 11      | अन्याधिष्ठित इत्यधिकरणम्                          | ••• | ३।१।५६             | 133     | विहितत्वाद्याश्रमकर              | रिस्म शिक्स<br>विस्माधिक स | ***    | 3181850           |
| 93        | रेतःसिग्योगाधिकरणम्                               | ••• | ३।३।६३             | 138     | तज्ज्ञतस्येत्यधिकरणम्            |                            |        | <b>\$ 8 8</b> 58  |
| 6.5       | योनेः शरीरभित्यधिकरणम्                            | ••• | इ।१।६४             |         | न चाधिकारिकमित्य                 |                            | •••    | <b>इ</b> ।४।४५४   |
| વપ        | संध्याधिकरणम्                                     | ••• | र्।११६७            | 138     | यहिस्त्भययेत्यधिक                | 145544                     |        | इ।४।४९६           |
| 9.5       | तदभावो नाहीव्वित्यधिकरणम्                         | ••• | ३१२।७५             | 130     | सहकार्यन्तराधिकरण                | रणस्                       | •••    | ३।४।४९७           |
| 9.0       | अतः प्रवोध इत्यधिकरणम्                            | ••• | ३।२।९०             | 132     | गृहिणोपसंहार इह्या               | 14<br>                     | ***    | ३।४।५०४           |
| 36        | उभयछिद्राधिकरणम्                                  | ••• | ३।२।९५             | 130     | यानं मिल्लानिक                   | धकरणस्                     | •••    | ३१४।५०५           |
| ९९        | अरूपवदेव हीत्यधिकरणम्                             | ••• | ३१२११०५            |         | पुर्व मुक्तिफलानियम              | इत्याधक                    | रणम्   | રાકાત્વર          |
|           | अम्ब्वद्यहणादित्यधिकरणम्                          | •   | \$151335           |         | आवृत्त्वधिकरणम्                  | •••                        | •••    | 81118             |
| 303       | वद्व्यक्तमाह हीत्यधिकरणम्                         | ••• | ३१२११२५            |         | आत्माधिकरणम्                     | •••                        | •••    | 811113            |
| 302       | प्रकाशादिवचेत्रधिकरणम्                            | ••• | इ।रा१३७            |         | आदिलाद्यधिकरणम्                  | •••                        | •••    | 21118             |
| 303       | प्रकाशाध्यवद्वेत्यधिकरणम्                         | ••• | 3151380            | 183     | यग्रेकामताधिकरणम्                | •••                        | •••    | शशाइ७             |
| 308       | परमतः सेत्नमानेत्रधिकरणम                          | ••• | ३१२।१४५            |         | आ प्रायणाधिकरणम्                 | •••                        | •••    | क्षात्राहरू       |
| 304       | फलमत इत्यधिकरणम                                   | ••• | ३।२।१७९            |         | तद्धिगमाधिकरणम्                  | •••                        | ••• ~  | 813156            |
| 304       | सर्वेवेदान्तप्रस्ययाधिकरणस                        | ••• | ३।२।१८९            |         | अतोन्याधिकरणम्<br>वाद्यनोधिकरणम् |                            | •••    | 813130            |
| 300       | आत्मगृहीत्यधिकरणम                                 |     | ३।३।१९३<br>३।३।२५५ |         | नाव्यनात्यकरणम्<br>भूताधिकरणम्   | •••                        | •••    | शशप               |
| 300       | कार्याख्यानाधिकरणम्                               | ••• | इ।इ।२५८            |         | युगायकरणस्<br>समानाधिकरणम्       | •••                        | •••    | शरापद             |
| 300       | पुरुपविद्यायामित्यधिकरणम                          |     | इ।इ।२७३            |         | अविभागाधिकरणम्<br>।              | •••                        | •••    | शशास्त्र          |
|           | वेधाद्यधिकरणम्                                    |     | રારાર હવ           |         | वदोकोधिकरणम्                     |                            |        | धारादर<br>धारादप  |
| 333       | संपरायाधिकरणम्                                    |     | ३।३।२८९            |         | रहम्यधिकरणम्                     | •••                        | •••    | शहादद             |
| 385       | गतेरथंवस्वमित्रधिकरणम्                            | ••• | ३।३।२९५            |         | नेश्यधिकरणम्                     | •••                        | •••    | धाराद <b>्</b>    |
| 115       | उपपन्नाधिकरणम्                                    | ••• | ३।३।३०६            | 348 5   | अर्चिरावधिकरणम्                  |                            |        | डाई।देव<br>शरादेव |
| 110       | अनियमाधिकरणम्<br>आधिकारिकाधिकरणम्                 | ••• | ३।३।३१३            | १५५ ३   | शतिवाहिकाधिकरणम्                 | τ                          |        | 131306            |
| 118       | आवकारकाधकरणम्<br>अक्षरधियामित्यधिकरणम्            | ••• | ३।३।३१५            | १५६ व   | <b>गर्याधिकरणम्</b>              | •                          |        | 131338            |
| 339       | अन्तरा भूतवामवदित्यधिकरणम्<br>सैन क्षेत्रक        | ••• | ३।३।३१८            | १५७ ३   | अप्रतीकाधिकरण <b>म्</b>          | •••                        |        | 151380            |
|           |                                                   |     | इ।इ।इ३ १           |         | वेरोपाधिकरणम् े                  | •••                        |        | 151380            |
| 336       | आदराहिला किल                                      |     | रीशिइइ९            | १५८ र   | पद्माविभीवाधिकरणः                | Ę                          |        | । धारप            |
|           |                                                   |     | રારાર્થ્ય          | 340 3   | गह्माधिक <b>रणम्</b>             | •••                        |        | ।<br>।<br>।       |
|           |                                                   |     | १३३५५              | 141 8   | (वभावाधिकरणम्                    | •••                        |        | 81358             |
| 144       | छिङ्गभूयस्वाधिकरणम्                               |     | राहाइए६<br>राहाइइइ | १६२ प्र | दीपाधिकरणम्                      | •••                        |        | 51505             |
|           |                                                   |     |                    | 1५३ ज   | गद्मापाराधिकरणम्                 |                            | ··· 81 | 81364             |
|           |                                                   |     |                    |         |                                  |                            |        |                   |

# श्रीमद्वाल्लभभाष्यपाठानुसारतः श्रीमद्वादरायणप्रणीत-ब्रह्मसूत्राणां वर्णानुक्रमः।

|                                                              |                          | અ. પા. પ્ર.                                       |
|--------------------------------------------------------------|--------------------------|---------------------------------------------------|
|                                                              | अ.पा.पू.                 |                                                   |
| अ                                                            | - 1                      | ३६ अनारव्यकार्वे एव तु पूर्वे तद्वधेः ४।१।४४      |
|                                                              | 1                        | ३७ अनाविष्कुर्वेन्नन्ययात् ३।४।५०९                |
| १ अंशो नानाच्यपदेशादन्यथा चापि                               |                          | ३८ अनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः शब्दात् ४।४।२०९     |
| दाशकितवादित्वमधीयत एके 💀                                     | राइ।३३०                  | ३९ अनियमः सर्वासामविरोधः श <sup>ददा</sup> सु-     |
| २ अकरणत्वाच न दोपस्तथाहि दर्शयति                             | राशक्ष                   | मानाभ्याम् ३।३।३१३                                |
| ३ अक्षरियां स्वयरोधः सामान्यतद्भा-                           | l                        | १० अनिष्टादिकारिणासपि च श्रुतम् ३१९।४४            |
| वाभावाभ्यामीपसद्वत्तदुक्तम्                                  | ३।३।३१८                  | ः क्रान्योक्तस्य च १।३।६८८                        |
| ४ अक्षरमम्बरान्तधतेः                                         | शश्चि                    | अन्जापरिहारी देहसंबन्धाज्यातिसादवत् राइ।४३६       |
| ५ अभिहोत्रादि तु तत्कार्यायैव तदर्शनात्                      | શારાષ્ટ્                 | us अनवपत्तेस्त न शारीरः शारा४५६                   |
| ६ अझ्यादिगतिश्चतेरिति चेन्न भाकत्वाव                         | રાશરશ                    | ४४ अनुबन्धादिस्यः प्रज्ञान्तरपृथक्तववदः           |
| ७ अप्तावबद्धास्तु न शासासु हि प्रतिवेदम्                     | રારાશ્વય                 | दृष्ट्य तदुकम् ३।३।३९८                            |
| ८ अङ्गिरवानुपपत्तेश्च ••• •••                                | રારારથ                   | ४५ अनुष्टेयं बादरायणः साम्यश्रुतेः ३।४।४६०        |
| ९ अहेषु यधाश्रयभावः ••• •••                                  | ३।३।४२६                  | ४६ अनुस्मृतेर्वादरिः शरापद्                       |
| १० अचछत्वं घापेक्ष्य                                         | शशाइ५                    | ४७ अनुस्मृतेव ११२१८०                              |
| ११ अणवश्च ५०                                                 | २।४।१६९                  | ४८ अनेन सर्वेगतस्वमायामयराब्दादिस्यः ३।२।१८७      |
| १२ अणुश्च                                                    | राशाइ७९                  | ४२ अन्तर उपपत्तेः शशापरे                          |
| १३ अत एव नित्यत्वम् ••• •••                                  | शश्चा                    | ५० अन्तरा चापि तु तद्दष्टेः ३।४।४९०               |
| १४ अत एव च सर्वाण्यतु                                        | शशाहर                    | अन्तरा भत्यामवत्स्वात्मनः ··· रारावरः             |
|                                                              | ३।शा४७९                  | ५२ बन्तरा विज्ञानमनसी क्रमेण विद्यान              |
| an ad dd atstraction of                                      | श्राश्रावण               | दिति चेन्नाविदोपात् *** राहादर                    |
| at an 2d distrations.                                        | ફારા૧૨३                  | पर अन्तर्याम्यभिदेवादिषु तद्यमेन्यपदेशात् शरापदेश |
| १० अस देव साममा स्वयनावन्त                                   | <b>૧</b> ારાપ <b>૧</b> ૧ | ५४ सन्तवस्वसंसर्वज्ञता वा २।२।११५                 |
| १८ अत एव न देवता भूतंच                                       | शशहदुष                   | अध्यक्षत्रमीपदेशात् भागावस्य                      |
| કર અલ હવ સાંગક                                               | રારાજપ                   | ७६ अन्त्यावस्थितेश्रोभयानत्यत्वाद्वावशयः रारागण्य |
| re du sararana                                               | શાસાલક                   | भद्रमताभावाच् न तृणाद्वत् भागाः                   |
| it admirate date.                                            | इ।४।४९१                  | , जन्मशान्तं शब्दादिति चलावशपाय राजापन            |
| २२ अतस्त्वतराज्यायो लिङ्गाच · · ·                            | इशिह७८                   |                                                   |
| २३ अतिदेशाच ••• •••                                          | \$151383                 | ६० अन्यथाभेदानुपपत्तिारात चन्नापदशाः              |
| रण अवस्थित समा १६ रच्या ६                                    | 813180                   | न्तरवर्षः " रायापरर                               |
| er adiable thanks.                                           | शशास्त्र                 | ६१ अन्यमावध्यावृत्तेश्च ११३१६४७                   |
| २६ अत्ता चराचरप्रदणात्<br>२७ अथातो ब्रह्मजिज्ञासा            | 91916                    |                                                   |
| २८ अदृश्यत्वादिगुणको धर्मोक्तः                               | ૧ારાષ્ટ્રષ્ટ             | ६३ अन्याथ तु जिसिनिः प्रभन्यास्यानाभ्याः          |
| रे९ अद्दर्शतयाद्गुणका यमायाः                                 | રાશાયજ                   | मपि चैवमेके गशापरट                                |
| ३० अधिकं तु भेदनिर्देशाद                                     | २।१।८८                   | ६४ अन्यार्थेश्च परामर्शः १।३।६८६                  |
| २० आवक तु मदानप्रतास्<br>२१ अधिकोपदेशात्त बादरायणसीयं तदर्शन | तत् ३।४।४३९              | ६५ अन्वयादिति चेत्स्याद्वधारणात् ३।३।२५७          |
| ३२ अधिष्ठातानुपपत्तेश्र ••• ••                               | . સરા૧૧૨                 |                                                   |
| ३३ अध्ययनमात्र्यतः ••• ••                                    | . ત્રાકાકકક              | ६७ अपि सप्त गा रागार                              |
| २३ अन्ययममाध्यतः •••<br>२४ अन्यममाध्यतः •••                  | . ગુષાષ્ઠ્રવ             | ६८ अपि स्तयते गारादप                              |
| ३५ अनवस्थितेरसंभवाच नेतरः "                                  | . शरापद्                 | ६९ अपि सर्यते राह्माहरू                           |

| અ. પા. પૃ. ∤                                                                                          | अ. पा. पृ.                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| ७० अपि सार्यते ३।४।४८७                                                                                | १०८ आधारदर्शनात् ३।४।४३७                                           |
| ७१ अपि सार्वते २१४१४९१                                                                                | १०९ आतिपाहिकास्तिहान् ४।३।१०४                                      |
| ७२ अपि चंबमेंके ३।२।९९२                                                                               | १९० शासकृतेः परिणामात् ११४।९७९                                     |
| ७३ अपि संराधने प्रत्यक्षानुमानाभ्याम् ३।२।१३८                                                         | १९१ आरमगृहीतिरित्तरवदुत्तरात् ३।३।२५५                              |
| ७४ अपीतो तद्वरप्रसङ्गादसमञ्जलम् २।१।४०                                                                | ११२ आरमित चैवं विचित्राक्ष हि २।१।९४                               |
| ७५ अप्रतीकालम्थनात्रयतीति चादरायण                                                                     | ११३ आसमान्दाच १।३।२५२                                              |
| उभयथादोपात्तरमञ्ज ४।३।१४०                                                                             | ११४ आत्मा प्रकरणात् अशिष्य                                         |
| ৩ হ সরাঘার • • • বাঙাখেত                                                                              | ११५ आरमेति तुपगच्छन्ति आहयन्ति च ४।१।१३                            |
| ७७ अभावं बादिरराइ सेवम् ४१४।१८०                                                                       | ११६ आदरादलोपः ३।३।३४५                                              |
| ७८ अभिष्योपदेशाचा १।४।९७६                                                                             | ११७ आदित्यादिमतयश्चाङ्ग उपपर्तः ४।१।२९                             |
| ७९ अभिमानिब्यपदेशस्तु विदीपानुगतिभ्याम् २।१।२०                                                        | ११८ भाष्यानाय प्रयोजनाभावात् ३।३।२५१                               |
| ८० अभिन्यकेरिलाइमरध्यः शराप९६                                                                         | ११९ आनन्दमयोभ्यासात् १।१)२६३                                       |
| ८१ अभिसंध्यादिष्वपि चैवम् राश्वाश्वर                                                                  | १२० आनन्दाद्यः प्रधानस्य ३।३।४४६                                   |
| ८२ अभ्युपरामेष्यर्थाभावात् २।२।२१                                                                     | १२१ आनर्थस्यमिति चेद्र तद्येक्षत्यात् ३।१।३८                       |
| ८३ अम्बुबदप्रहणासु न तथात्वम् ३।२।१२५                                                                 | १२२ आनुमानिकमध्येकेपामिति चेत्र शरीर-                              |
| ८४ अस्पवदेव हि तत्प्रधानत्वात् ३।२।९९३                                                                | रूपकविन्यस्तगृहीतेर्दर्शयति च १।४।८२९                              |
| ८५ अर्चिरादिना तस्प्रथितेः । ।३।९७                                                                    | १२३ आपः २।३।२२                                                     |
| ८६ अर्भभोकस्त्वात्तद्भपवेशाच नेति चेन                                                                 | १२४ आ प्रायणाचन्नापि हि इष्टम् ४।१।३७                              |
| विचारयत्वादेवं व्योमवच शरा४७५                                                                         | १२५ आसास् एवंच २।३।१३९                                             |
| ८७ अस्पश्चतिरिति चेत्रदुक्तम् शश्वद्य                                                                 | १२६ आमनन्ति चैनमस्मिन् १।२।६००                                     |
| ८८ अवस्थितिवैशैष्यादिति चेन्नाम्युपग-                                                                 | १२७ आखिज्यमित्यौद्धकोमिस्तमे हि परि-                               |
| माजूदि हि २।३।६७                                                                                      | कीयते३।४।५०१                                                       |
| ८९ अवस्थितेरिति काशकृत्सः ११४।९५५                                                                     | १२८ आवृत्तिरसकृपदुदेशाव् ४।९।८                                     |
| ९० अविभागेन दृष्टत्वात् शशाप्रपर                                                                      | १२९ आसीनः संभवाद ••• \cdots 🕜 शशा३५                                |
| ९१ अविसागी वचनात् धारा८२                                                                              | ३३० आह् च तस्मात्रम् ३।२।३१८                                       |
| ९२ अविरोधश्रन्दनवर् २।३।६६                                                                            | ₹ .                                                                |
| ९३ अग्रुद्धमिति चेन्न शब्दात् ३।१।६३                                                                  | १३१ इतरपरामर्शास्स इति चेत्र संभवात् १।३।६०२                       |
| ९४ अइमादिवच तद्नुपर्यतः २।१।८९                                                                        | १३२ इतरव्यपदेशाद्धितावरणादिदोपप्रसक्तिः रागारण                     |
| ९५ अश्रुतत्वादिति चेभेद्यादिकारिणां मतीतेः ३।१।२७<br>९६ असति प्रतिज्ञोपरोधो योगपद्यमन्यथा      २।२।७३ | १३३ इतरस्याप्येवमसंश्रेषः पाते तु ४।१।४२                           |
| 22.2                                                                                                  | १३४ इतरेतरप्रस्ययस्वादिति - चेन्नोत्पत्ति-                         |
| ९७ असादान चन्न प्रातपंथमात्रत्वात् २१९१३६<br>९८ असद्यपदेशाश्चेति चेन्न थर्मान्तरेण                    | मात्रनिमित्तस्वात् २ २१२१६२                                        |
| वाक्यशेयात् २।११७७                                                                                    | १३५ इतरे खर्थसामान्यात् ३।३।२५०<br>१३६ इतरेषां चानुपळकोः २।३।७     |
| ९९ असंततेश्राव्यतिकरः रा३।१७९                                                                         |                                                                    |
| १०० असंभवस्तु सतोनुपपत्तः रा३।१७                                                                      |                                                                    |
| १०१ असार्वत्रिकी २१४।४४३                                                                              | ŧ                                                                  |
| १०२ अस्तितु २।३।५                                                                                     | १३८ ईक्षतिकर्मव्यपदेशास्तः १।३।६४५<br>१३९ ईक्षतेर्नाशन्तम् १।१।२१९ |
| १०३ असिन्नस्य च तथोगं शास्ति १।११३२५                                                                  | १३९ ईक्षतेर्नाशब्दम् १।१।२१९                                       |
| १०४ अस्पेव चोषपचेहत्या अश्रक                                                                          | उ<br>१ १४० उत्फ्रमिष्यत प्रवंसावादित्यौद्धलोमिः ११४१९५४            |
| <b>আ</b>                                                                                              | १४० उत्क्रान्तिगत्यागतीनाम् २१३१५५                                 |
| १०५ आकाशसालिङ्कात् · · · १।१।३६०                                                                      | १४२ उत्तराचेदाविर्मृतस्यस्य १।३।६७४                                |
| २०६ आकारी चाविरीपात् राराण्ट                                                                          | १४३ उत्तरीखादे च पूर्वनिरोधात् २।२।६४                              |
| १०७ आकासीयान्तस्वादिन्यपदेशात् ११३१७६४                                                                | १४४ उत्पर्धसंभवात् शशा १६                                          |
|                                                                                                       |                                                                    |

| • •                                                                        |                                              |                 |
|----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|-----------------|
| અ. પા. પ્ર.                                                                |                                              | अ. पा. पृ.      |
| १४५ उदासीनानामपि चैवं सिद्धिः २।२।८८                                       | १७९ कामादीतस्त्र तथ चायतनादिभ्यः             | इ।इ।इ४२         |
| १४६ उपदेशभेदाञ्चेति चेब्रोभयसिक्षय-                                        | १८० काम्यास्त यथाकामं समुचीयेरच वा           |                 |
| विरोधात् १।१।३८०                                                           | पूर्वहेत्वभावात् • • •                       | ३।३।४२५         |
| १४७ उपपत्तेश्र ३।२।१८७                                                     | १८३ कारणत्वेन धाकाशात्रिषु यथाव्यपदि-        |                 |
| १४८ उपपदाते चाप्युपलस्यते च राशाश्य                                        | धोक्तः                                       | 3181600         |
| 100 011441 41 315.14                                                       | १८२ कार्यं वादरिरस्य गत्युपपत्तेः            | क्षाई। ११४      |
|                                                                            | १८३ कार्योद्ध्यानादपूर्वम्                   | <b>३।३।२५</b> ८ |
| १५० उपपूर्वमपि खेके भावमश्चनप्रपत-                                         | १८४ कार्यात्वये सद्ध्यक्षेण सहातः परम-       |                 |
| 2                                                                          | भिधानात्                                     | शश्वात्रवद      |
| 131 3113 4 111                                                             | १८५ कृतप्रयक्षापेक्षस्तु विद्वितप्रतिपिद्धाः |                 |
| १५२ उपलब्धिवद्तियमः राहा११५<br>१५३ उपसंहारदर्शनाञ्चेति चेच शीरवद्धि रा१।९० | वेयर्थ्यादिभ्यः ••• •••                      | राष्ट्रावरद     |
| १५३ उपसहारद्वानाकात पश्च सारपाद्ध<br>१५४ उपसंहारोधांमेश्विद्विधिरोपवत्     | १८६ कृतात्वयेनुशयवान्द्रष्टस्मृतिभ्यां       |                 |
|                                                                            | विदेशमनेवंच                                  | इ।१।३२          |
|                                                                            | १८० कृत्स्रभावातु गृहिणोपसंहारः ्            | ३।४।५०५         |
|                                                                            | १८८ कृत्स्नप्रसिक्तिनिरवयवत्त्वश्चद्कोपो वा  | राशाद           |
| ****                                                                       | ०८० श्राणिकरवाच ••• •••                      | राराद५          |
| Lie addated a desiration                                                   | १९० क्षत्रियत्वावगतेश्चोत्तरत्र चैत्ररथेन    |                 |
| the entate a death and                                                     | ভিত্নাব *** ***                              | शश्च            |
| ****                                                                       | 1 17                                         |                 |
|                                                                            | १९१ गतिशब्दाभ्यां तथा हि इप्टं छिङ्गं च      | शश्हर           |
| 111 Onderlingtonical                                                       | १९१ शांतशब्दान्या वया १६ ६६ रचन              | 1111724         |
| उद<br>१६२ उप्लेक्सिस च झब्दे हिं ••• ३।४।४५५                               | 144 diagram                                  |                 |
| १६२ कर्ष्वरेतःसुच शब्दे हि ३।४।४५५                                         | विरोधः                                       | <b>३</b> ।३।२९५ |
| Ψ                                                                          |                                              | इ।इ।४२८         |
| १६३ एक भारमनः शरीरे भावात् ३।३।४०९                                         |                                              | રારાદ્          |
| १६४ पुतेन मातिरश्चा ज्यास्यातः २।३।१६                                      |                                              | ११२।५०६         |
|                                                                            |                                              | शशिहरू          |
| १६६ पुत्रम दिश्यिपरित्रहा जान जनर राजा                                     | l' & •——                                     | वाश्रुप         |
| १६७ पुतन सर्व व्याख्याचा क्याच्याचा                                        |                                              | 5181348         |
|                                                                            | च                                            |                 |
| १६९ एवं मुक्तिफलानियमसादवस्थावधते                                          |                                              | বাধারতব্        |
| स्तद्वस्थावधतेः वृश्यापानः<br>१७० एवमप्युपन्यासात्पूर्वभावादविरोधं .       | 1 200 484(1134) 0,006,000,00                 | शिश्वद्         |
| वादरायणः ४।।।१६३                                                           |                                              | •••••           |
| वादरायगाः ।                                                                | कृष्णांजिनिः ••• •••                         | ३।१।३६          |
| ३७१ पेहिकमप्यप्रस्तुतप्रतियन्धे तद्दर्शनात् ३।४।५१०                        | २०३ चराचरन्यपाश्रयस्त स्थातस्यपदेशी          | •               |
| वर्ष                                                                       | भाकसञ्जावभावित्वात् •••                      | 31 <b>3</b> 180 |
| ( ११ ) हिंद                                                                |                                              |                 |
| १७३ क्रमानकोस भोगादिस्याः शशाशा                                            | डोमिः                                        | કાકા કુ ફર      |
| ००० चर्च कार्याधीतस्तात १०० पश्चित्रण                                      |                                              |                 |
| १७५ क्रमेक्रवेद्यवदेशाच्य ११९१० र                                          |                                              | शुश्चादयस       |
| १७० क्यानोत्तरेशास सध्वादिवदविसंघः ११४१००                                  | 1 22 22 22 22                                | 4141737         |
| १७७ कामकारेण चेके राजा                                                     |                                              | शशहद्य          |
| १७८ कामाध नानुमानापेक्षा ११११३९                                            | i i i i i i i i i i i i i i i i i i i        |                 |
| 92c <b>₹</b> •                                                             | 2                                            |                 |

| •                                                        |                    |                                        |                    |
|----------------------------------------------------------|--------------------|----------------------------------------|--------------------|
|                                                          | थ, पा. पृ.         |                                        | ઝ <b>.</b> વા. વૃ. |
| , জ                                                      | 1                  | े२४२ सहजसारवामु - सम्बद्धाः प्राज्ञवत् | राश्ट०             |
| २०७ जगद्वाचित्वात् 1                                     | 181९२०             | २४३ तदेतुस्यपदेशाच                     | 1111310            |
| २०८ जगद्यापारयजे प्रकरणादसंनिद्धिः                       |                    | २४४ वज्रवस्य, तु नावज्रावो जैमिनेर्पि  |                    |
|                                                          | કાશ કુલ ૭          | नियमातद्रपाभाषेम्यः                    | <b>इंक्शिक्ट</b> क |
| २०९ जन्मायस यतः ताखयोनिःवात्                             | \$1\$168           | २४५ तद्वतो विधानात्                    | <b>३।४।४३</b> ८    |
| २९० जीवसुष्यप्राणलिङ्गाधेति चेत्रव्यायया-                |                    | २४६ तमिर्थारणानियमसद्रहेः पृथम्य-      |                    |
|                                                          | शशादरः             | प्रतिवन्धः फलम्                        | दादाद्रपर          |
| २११ जीवमुख्यपाणिकार्धेत चेबोपासा-                        |                    | २४० तबिष्टस मोक्षोपदेशात्              | शशहर               |
|                                                          | 8111AoA            | २४८ सन्मनः याण उत्तरात्                | शशाइड              |
| *                                                        | શાહાદકર્           | २४९ तावभावे संध्यवतुषपत्तेः:           | 8181354            |
| २१३ छोत एत                                               | સર્કોષ્ઠલ          | '२५० तर्काप्रतिष्टानाव्ययययानुमेयमिति  |                    |
|                                                          | राक्षावदव          | चेदेवमध्यविमोक्षमसङ्घः                 | राशाध्य            |
| २१५ ज्योतिस्वकमातु तथा झपीयत एके                         | 3181504            | २५१ तस्य च नित्यत्वात्                 | राधाक्ष            |
|                                                          | शर्याज्ञ           | ३५३ तानि परे तथा द्याद                 | हा डोट है          |
| २१७ व्योतिश्ररणामियानात्                                 | 31313 13           | २५३ मुल्यं दर्शनम्                     |                    |
| २१८ ज्योतिषि भावाच                                       | शहाक्र             | २५१ तृतीये शब्दावरोधः संत्रोकवस्य      | રા ૧૧૫૬            |
| २ं१९ ज्योतिर्पेकेपामसत्यक्षे '                           | 2181300            | २५५ तेजोतसथा बाह                       | राज्ञारक           |
| ्त                                                       |                    | २५६ प्रवाणामेव चैव्युवन्यासः प्रश्नश्च | 3181686            |
| २२० सदिन्द्रियाणि तस्यपदेशादन्यत्र श्रेष्टात्            |                    | २५७ व्यात्मक्रवानु भूयस्त्रात्         | રાશાય છ            |
| २२१ तज्ञुतेः                                             | इ।शहरू             | ا تعید د ا                             |                    |
| २२२ विडितोधिवरणः संबन्धात्                               | 81 <b>3</b> 1800   | २५८ दर्शनाच                            | इ।१।५५             |
| २२३ ततु समन्वयात्                                        | 3131480.           | २५९ ,,                                 | <b>'इ।३।३३३</b>    |
| २२४ तत्पूर्वकत्वाद्वाचः                                  | राशाइ५९            | 389 " " "                              | वादावरव            |
| २२५ तःप्राक्थतेश्रमः                                     | राधा१५७            | २६१ ॥                                  | इाइ।४२,९           |
| २२६ तद्रापि च.तद्र्यापाराद्विरोधः                        | ફ્રીશાય૦           | 1:989 939:1                            | 8131110            |
| २२७ तथा च दर्शयति                                        | राइंग्ड            | २६३ दशयत्रभेवं प्रसक्षानमाने           | . शशर ० ६          |
| २२८ तथा चैकवानयतीपबन्धात्                                | र्वाक्षाक्ष कर     | २६४ दर्शयति च                          | રારારંરકં,         |
| ३२९ तथान्यप्रतिवेधात्                                    | इस्रिक्ट           | 1984                                   | शश्रीहरू           |
| २३० तथा प्राणाः                                          | • शक्षा            | २६६ दर्शवति चायो अपि सर्वते            | शराश्रह,           |
| २३१ सद्धिगम् उत्तरपूर्वाघयोरश्चेपविनासी ।<br>सद्यदेषशात् |                    | 1660 366 04644                         | , શરાદ્દેવર્       |
|                                                          | १।४)८३९<br>१।१।३१  | रहट दश्यत हु                           | ्रोशोर् <b>श</b>   |
| २३२ तद्भानत्वाद्थवत्<br>२३३ तदनम्यस्वमारम्भणशब्दादिभ्यः  | -२१११५५<br>-२१११५५ | १३६६ द्वाद्वदाप छाक                    | राशदृत्र,          |
| २३४ तदन्तरप्रतिपत्ती रहित संपरित्वकः                     | -314133            | शरक दहयागाद्वा साप                     | शशरण               |
| प्रश्नतिरूपणाभ्याम्                                      | 31113              | , २७१ घुम्बाद्यायतनं स्वराध्दात्       | वाशह०७             |
| र३५ वदभावो नाढीपु तच्छ्रतेशत्मनि च                       | ३१२१९०             |                                        | 8181454            |
| २३६ तदभावनिर्धारणे च प्रवृत्तेः                          | अद्याद्वाट         | ঘ                                      |                    |
| २३७ सद्भिध्यानादेव तु तश्चित्रात्सः                      | राज्ञार            | २७३ धर्म जामानस्त एवं                  | श्राश्य            |
| २३८ तदब्यक्तमाह हि                                       | इस्टाइइ            | २०४ धर्मोपपत्तेश्र                     | शश्चित्रद          |
| रेवे९ सदापीतेः संसारव्यपदेशात                            | शशास               | २७५ एतेश्र महिद्रोत्यासिबुप्ट्रच्येः   | शश्हरू             |
| २४० तदुपर्यपि बादरायणः संभवातः                           | शश्राहर            |                                        | કા કાર્કત.         |
| रेथे । तद्येकोप्रत्वलनं तद्यकाद्यत्वराजे                 | -                  | ्म                                     |                    |
| विधासामध्यां वच्छेपगत्व तुस्यृति-                        |                    | २७७. म कमाविभागादिति चेब्रानादित्वात्  | 2111100            |
| योगाच् धार्वानुगृहीतः सताधिकया                           | शशदाद              | । २७८ त च कर्तुः करणम्                 | સરાયે ૧૮.          |
|                                                          |                    |                                        |                    |

988

| 72.42                                                            | अ. पा. पृ. 🛘              | अ. पा. पृ.                                                    |
|------------------------------------------------------------------|---------------------------|---------------------------------------------------------------|
| '२७९'न च कार्ये प्रतिपरयभिसंधिः                                  | शश्रीवद्                  | ३१५ नोपसर्देनातः शरा७७                                        |
| ्र८० न च पर्यायाद्रप्यविरोधो विकास-                              |                           | Ф                                                             |
| दिभ्यः • • • • • • •                                             | रारा१०६                   | ३१६ पञ्चवृत्तेर्मनोवस्यपदिस्यते शशाह७८                        |
| २८१ न च स्नातंमतद्वर्माभिलापात्                                  | शसप्पत                    | ३१७ पटवच राशाद्                                               |
| २८२ न चाधिकारिकमपि पतनानुमानाचद-                                 | 1                         | ३१८ पत्यादिशब्देभ्यः शश्रा८२५                                 |
| योगास                                                            | ३।४।४९६                   | ३१९ पखुरसामञ्जलात् रारा१०८                                    |
| २८३ न तु दृष्टान्तभावात्                                         | રાશકર                     | ३२० प्योम्बुवचेत्त्रापि शशावध                                 |
| '२८४ न तृतीये तथोपरुब्धेः                                        | રાશયર                     | ३२१ परं जैमिनिर्मुख्यत्वात् ४।३।११७                           |
| २८५ न प्रतीकेन हिसः                                              | शशा२०                     | ३२२ परमतः सित्नानसंबन्धभेदन्यपदे-                             |
| २८६ न प्रयोजनवस्त्रात्                                           | રાશાવ્ટ                   | होम्यः ३।२।१७९                                                |
| '२८७ न भागोऽनुपखब्धेः                                            | રારાવ્ય                   | ३२३ पराचु तब्झुतेः शशु १२५                                    |
| २८४ न भेदादिति चेख प्रत्येकमतद्वचनात्                            | ३।२।११०                   | ३२४ पराभिष्यानातु तिरोहितं तदो द्वास                          |
| १८९ न वक्तरात्मोपदेशादिति चेदध्यात्म-                            |                           | बन्धविपर्ययो ३।२।८६                                           |
| संबन्धभूमा ह्यासिन्                                              | शशहरुष                    | ३२५ परामशं जैमिनिरचोदना चापवदति हि ३।४।४५८                    |
| २९० न वा तरसहभावाश्चतेः                                          | <b>ટ્રા</b> રાકર <b>ે</b> | ३२६ परेण च शब्दस्य ताद्विध्यं भूयस्वाध्व-                     |
| २९१ न वा प्रकरणभेदात्परीवरीयस्त्वादिवत                           | ( ३।३।२३४                 | स्वस्थः ३।३।४०७                                               |
| २९२ न बायुकिये पृथगुपदेशात्                                      | राशक्ष                    | २२% पारिप्रवार्थी इति चेच विशेषितत्वात् ११४१४७४               |
| २९३ न वा विदोपात                                                 | <b>૧ાર્</b> ૧રેર          | ३२८ पंस्त्वादिवत्तस्य सतीभिव्यक्तियागात् राहागण               |
| २९४ न वियद्श्रुतेः                                               | राश्व                     | ३२९ पुरुपविद्यायामिव चेतरेपामनामानात् ३।३।२७३                 |
| २९५ म विद्धक्षणत्वादस्य तथात्वं च शब्दा                          | ત્ રાશાવદ                 | ३३० पुरुपार्थातः शहरदादिति यादरायणः शहरव                      |
| २९६ न संस्थीपसंब्रहादपि नानाभावादति                              | •                         | ३३१ पुरुपारमुवदिति चेत्रधापि शशश्य                            |
| रेकाच                                                            | श्रश्रद्ध                 | ३३२ पूर्व तु बादसयणो हेतुन्यपदेशात् ३।२।१९२                   |
| २९७ न सामान्यादप्युपलन्धेर्मृत्युवच हि                           |                           | 1 3 3 váugi 3(4) 3 3                                          |
| छोकापत्तिः                                                       | \$151202                  | २२० प्रतिविकल्पः प्रकरणारस्यात्कियामानसवत् ३।३।३७७            |
| .२९८ न स्थानतोपि परस्योभयलिङ्गं सर्वत्र वि                       | हे ३।२।१०५                | १ २२७ प्रधापदेशाव ••• ••• राशण                                |
| २९९ नाणुरतच्छ्रतेरिति चेन्नेतराधिकाराच्                          | राष्ट्रावय                | २३६ पश्चिव्यधिकाररूपशब्दान्तरभ्यः राश्चर्                     |
| ३०० नातिचिरेण विशेषात् ***                                       | हो ११६०<br>-              | ं ३३७ प्रकरणाच गरावर                                          |
| ३०१ नासमा श्रुतेर्नित्यत्याच वाभ्यः                              | राइ।४५                    | ३३८ प्रकरणात् गराप्ता                                         |
| ्रवे०२ नाना दावेदादिभेदात्                                       | 212150                    | ३३९ प्रकाशवद्यावेगध्यात्                                      |
| ३०३ नानुमानमतच्छन्दात्                                           | 212166                    | ३४० प्रकाशादिवचावेशेष्यं प्रकाशिक्षं कर्म-                    |
| ३०४ नाभाव उपलब्धः ••• ••                                         |                           | वयभ्यासार् रारास्थ                                            |
| . ५ ४५ मावश्यात्                                                 | 212172                    |                                                               |
| ·३०६ मासतोऽद्रष्टस्वात् · ··· · · ·<br>१०७ निसमेयःच भावात् ··· · | 212120                    | े का <del>विद्याशियवेश विस्तृति ।</del>                       |
| ३०८ निस्रोपलक्ष्यनुपलक्षिप्रसङ्गोन्यतर-                          |                           |                                                               |
| नियमो चान्यथा ••• •                                              |                           | ३४४ महतेतावार्य हि प्रतिवेधात सतो<br>प्रयोति च मूर्यः ३।२।१३४ |
| १०९ नियमार्घ "                                                   |                           |                                                               |
| ३१० विह्यातारं चेके प्रशादयश्च                                   |                           | इश्रद् प्रतिशाहानिस्पतिरेकाच्छन्देन्यः राद्वाद                |
| ३११ निधि नेति चेत्र संबन्धस यावदे।                               | ξ-<br>                    | 121217                                                        |
| भावित्यादर्शयति च •                                              | 8141.74                   | ३४८ प्रतिषेपादिति चेप्र शारीराच् ४।२।३८                       |
| 1 414 400034440                                                  |                           | ·                                                             |
| did stated of designs of                                         | 313199<br>313199          | 5-3-                                                          |
| .३१४ नेडिसप्रसंभवादः "                                           |                           |                                                               |

|                                                                  | थ.पा.प्र.             | <b>अ. पा. प्र.</b>                                                            |
|------------------------------------------------------------------|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ३५० प्रसक्षोपदेशादिति चेसाधिकारिक-                               |                       | ३८७ मध्रादिवद्वाऽविरोधः ३।३।४१६                                               |
|                                                                  | शशावदद                | ३८८ महद्दीर्घयदा इस्तपरिमण्डलाम्याम् २।२।३१                                   |
| ३५१ प्रथमे अवणादिति चेन्न ता एव सुनपतेः                          |                       | ३८९ महद्वर्ष शश्रद्ध                                                          |
|                                                                  | ક્રાફારૂપ <b>ર</b>    | ३९० मांसादिभीमं वधादाब्दमितरयोश्च २।४।२११                                     |
| ३५३ प्रदीपवदावेशस्त्रधाहि दर्शयति                                | शशावदर                | ३९१ साध्यणिक्सेव च गम्यते १।१।३११                                             |
| ३५४ प्रदेशादिति चेन्नान्तर्भावात्                                | राइ।१४३               | ३९२ मायामार्थं तु कारवर्षनानभिन्यक्त-                                         |
| ३५५ प्रवृत्तेश्च                                                 | राश                   | स्वरूपवाद शशंबर                                                               |
| ३५६ प्रसिद्धेश्व                                                 | १।३।६७१               | ३९३ मुक्तः प्रविज्ञानात् अधारपण                                               |
| ३५७ प्राणगतेश्व                                                  | श्वाश                 | ३९४ मुक्तोपसूप्यन्यपदेशात् शश्रा६१२                                           |
| ३५८ प्राणभृष                                                     | शश्चि                 | ३९५ मुन्धेऽर्धसंपत्तिः परिशेषात् ३।२।१००                                      |
| ३५९ प्राणवता शब्दात्                                             | रोशावद                | ३९६ मौनवदिरेतपामप्युपदेशात् ३।४।५०८                                           |
| ३६० प्राणस्तथानुगमात्                                            | शशाह्य                | a a                                                                           |
| ३६१ माणादयो वास्यशेपास्                                          | शिशदद                 |                                                                               |
| ३६२ प्रियशिस्त्वाद्यप्राप्तिरुपचयापचयौ हि                        |                       | 1                                                                             |
| भेदे                                                             | शशर४७                 | 1                                                                             |
| দ                                                                |                       |                                                                               |
| ३६३ फरूमत उपपत्तेः                                               | ३१२११८९               | ४०० यदेव विषयिति हिं ४।१।५०<br>  ४०१ यावद्धिकारमवस्थितिराधिकारिकाणाम् ३।३।३१५ |
| ब                                                                |                       | ४०२ यावदासमावित्याच न दोपसदूर्शनात् २।३।९६                                    |
| <b>५६४ वहिस्त्भयथापि स्मृतेराचाराद्य</b>                         | इ।४।४९७               | ४०३ यावद्विकारं तु विभागो छोकवत् २।३।११                                       |
| ५६५ बुक्सर्थः पादवत्                                             | ३।२।१८५               | ४०४ युक्तेः शब्दान्तराच २।१।८०                                                |
| ३६६ बहादष्टिस्टक्योत्                                            | क्षाज्ञास्त्र         | ४०५ योगिनः प्रति सार्यते सार्वे चेते ४।२।९२                                   |
| ३६७ वाह्मेण जैमिनिरुपन्यासादिभ्यः                                | शक्षावत्र             | ४०६ योनिश्च हि गीयते १।४।९८१                                                  |
| भ                                                                |                       | ४०७ योने: शरीरम् ३१११६७                                                       |
| ६६८ भार्क वाऽनात्मवित्त्वात्तथा हि दर्शयति                       | इशिश्ट                |                                                                               |
| ३६९ भावं जैमिनिर्विकस्पामननात् · · ·                             | श्रीश् <u>र</u> ी १८० | ४०८ रचनातुपपचेश्र नासुमानम् २।२।३                                             |
| ३७० भावं तुवादरायणोस्ति हि …                                     | शश्चा                 | ४०९ रहम्यनुसारी ४।२१८८                                                        |
| ३७१ भावे चोपटब्धेः                                               | राश७५                 | ४१० रूपादिमत्त्वाच विपर्वयो दर्शमाद शशप९                                      |
| ३७२ भावे जाप्रद्वत्                                              | 8181355               | ४११ स्वोदन्यासाच १।राप६९                                                      |
| ३७३ भूतादिपाद्वयपदेशोपपत्तेश्चेवम्                               | शशहरद                 | ४१२ रेतःसिम्बोगोय शशहर                                                        |
| ३७४ भूतेपु तच्छुतेः                                              | शराइप                 | ਲ                                                                             |
| ३७५ भूमा संप्रसादादुभ्युपदेशात्                                  | शश्रदश<br>इाश्रदश     | ४१३ जिङ्गभूयस्वात्तदि वठीयसदिप ३।३।३६३                                        |
| २७६ भूकः ऋतुवज्ञ्यायस्त्वं तथाहि,दर्शयति<br>२७७ भेदन्यपदेशास्त्र | शशहरद                 | ४१४ लिहाच ४१९१९                                                               |
| २०४ भेदन्यपदेशाचा<br>२०८ भेदन्यपदेशाचान्यः                       | शशहरद                 | ४१५ छोकवत्तु छोलाकैवस्यम् २।१।९८                                              |
| ३७९ भेदन्यपदेशात्                                                | 3131536               | ਵ                                                                             |
| ६८० भेदश्रतेः                                                    | राश्वर०८              | ४१६ बदतीति चेन प्रात्ती हि प्रकरणात् १।४१८४५                                  |
| १८१ भेदाबेवि चेरेकलामि                                           | \$131503              | ४१७ वरणाचाधीन्द्रभवापती ४।३।१०७                                               |
| १८२ भोद्धापसेक्वियामध्ये गान्येयान                               | राग्रहरू              | ४१८ धारवान्ववात् शश्र९३१ 🕏                                                    |
|                                                                  | श्राह्य ७७            | ४९९ वाद्यानीस दर्शनाच्छव्दाच ४।२१५५                                           |
| ३८४ भोगेन त्वितरे क्षपयित्वाय संप्रवते                           | કાકાતર.               | ४२० चायुमब्दादविहोपविहोपाभ्याम् ४।३।१३०                                       |
| ten montered H                                                   |                       | ४२१ विकरणस्वाचेति चेत्तदुष्तम् २।१।९७                                         |
| म<br>१८५ मध्यादिष्यसंभवादनधिकारं जैमिनिः<br>१८९ मझवर्णान्        | ११३।७२५               | ४२२ विकल्पो विशिष्टफलत्वात् ३।३।४२४                                           |
| ***                                                              | राद्वा १३४ .          | ४२३ विकासवर्ति च तथाहि स्थितिमाह 🗠 ४।४।२०४                                    |

8008

| ત્રકાલું ગાળા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | કુમાં <del>કુપતા</del> ક                                     |                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|----------------|
| क्ष, पा. पृ. ो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                              | अ.पा. पृ.      |
| ४२४ विकारशब्दालेति चेल प्रासुर्यात् ११९१३०३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ४६० शब्दाच                                                   | ्राइा७         |
| ata tabiteratum an man-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ४६३ शब्दादिभ्योन्तःप्रतिष्ठानान्नेति चेन                     |                |
| व्यय विश्वविद्याव या व्यवस्थात ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | त्रधादृश्यपदेशादसंभवात्पुरुपमपि                              |                |
| Add tantalanticin a same a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | चैनमधीयते                                                    | ११२१५८८        |
| ale land a marchet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ४६२ शब्दादेव प्रमितः                                         | शश्राहरइ       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४६३ शमदमाद्युपेतः स्रात्तथा तद्विपेख-                        |                |
| att ladadal a sullan atten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | दक्षतया तेपामवस्यानुष्टेयत्वाद                               | <b>3181898</b> |
| ४३० विभावपदाच ••• •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ४६४ शारीरश्रोभयेपि हि भदेनैनमधीयते                           | 11रापप३        |
| द्रा विभावपवाचालमञ्जलप् ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ४६५ शाखदृश्या त्पदेशो वामदेवनत्                              | शशहरह          |
| AND LANGUE STORY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ४६६ शिष्टेश्च                                                | इ।३।४२७        |
| ४३३ विरोधः कर्मणीति चेन्नानेकप्रतिपत्ते-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ४६७ शुगस्य तदनादरश्रवणात्तदादवणा-                            |                |
| delaid an                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | त्स्चते हि                                                   | शश्चा          |
| ada taatdeadaussana see                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ४६८ शेपत्वाखुरुपार्थवादो यथान्येष्विति                       |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | जैसिनिः                                                      | ३।४।४३६        |
| and indianal daniel determent a con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ४६९ श्रवणाध्ययनार्धप्रतिवेधात्समृतेश्च                       | शशक्ष          |
| वर्ष विरायनीय ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                              | 3131580        |
| Ada tatistifada                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 800 30014                                                    | इ।२।१९०        |
| -4. 11/11/11/14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 891 11                                                       | इ।४।५०३        |
| an infiltrature and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                              | शशादर          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४७३ श्रुतेस्त शन्द्रमूलस्वाद<br>४७४ श्रुतोपनिपत्कगत्यनिधानाच | 11રાપર્વર      |
| ४४२ वृद्धिद्वासभाक्त्वमन्तर्भावादुभय•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ४७५ श्रुत्यादिबलीयस्त्वाच न बाधः "                           | शुशुशु         |
| dinadaldad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ८०६ श्रेद्ध                                                  | राशाप्र        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 894 982                                                      |                |
| and Afferd and San the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>स</b>                                                     | द्राद्रादद्    |
| TO S THE THE TENENT OF THE TEN | ४७७ संज्ञातश्रेत्तदुक्तमित तु वद्षि                          | 4,4, 14        |
| ४४६ वेलक्षण्याच २।४।२०८<br>४४७ वेरोच्यात तद्वादस्तद्वादः २।४।२१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ४७८ संज्ञामूर्विक्षिस्तु त्रिवृत्कृषेत                       | २।४।२०८        |
| ४४८ वैश्वानरः साधारणशन्द्रविशेषात् शशपण्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | डपदेशाव्                                                     | (111111        |
| ४४९ वेपस्यनेर्ध्ये न सापेक्षस्वात्तथाहि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ४७९ संयमने व्यनुभूयेवरेपामारोहावरोही                         | 213125         |
| दर्शयति २।१।९९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                              | 3151283        |
| ४५० इत्रतिकेन्द्रस्ताताचावित्वासं स्प्-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ४८० संस्कारपरामशांत्रद्रभावाभिष्ठापाच                        | श्रीराद        |
| लक्ष्यिवत ३।३।४१२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १८१ स एव त कर्मानुस्मृतिशब्द्विधिभ्यः                        | 81812.05       |
| ४५१ व्यतिरेकानवस्थितेश्चानपेक्षत्वाद २१२।१७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 885 Hatelida - " ".                                          | राग्रंक्ष      |
| ४५२ व्यक्तिको गन्धवत् २१३। ३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ACS HITITIAGE                                                | રૂ(ર) કર       |
| ४५३ व्यतिहारी विशियन्ति हीतरवत् ३।३।३३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ४८५ सहमतेविद्येपितत्वाच                                      | <b>२।४।१६०</b> |
| ४५४ स्वपदेशाच क्रियायां न चेब्रिदेश-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                              | SERIRIE        |
| विषयंयः २।३।१११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                              |                |
| ४५५ व्याप्तेश्च समञ्जलम् ३।३।२४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | वस्पितेः                                                     | RIRINS         |
| য                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -                                                            | 1181515        |
| ४५६ शकिविषयंयात् ३।३।११६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ४८६ समाध्यभावार्य                                            | रायागर         |
| ४५७ शब्द इति चेबातः प्रभवात्रस्थाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ०६० समान पर्व धानेदास                                        | 2121242        |
| नुमानाभ्यास् ••• ••• गार्थण्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                              | • •            |
| क नक बाक्यायसायाच्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                              | 1121221        |
| ४५९ सन्द्रसावोऽकामकारे ३१४१४००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -                                                            |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                              |                |

|                                                 |                                                                | अ. पा. पू.  |    |
|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-------------|----|
|                                                 | ·] - · ·                                                       | બ. પા. યુ.  |    |
| १९२ समाना चास्त्युपक्रमादस्ताःचं                | ५२६ सोध्यक्षे तदुपगमादिस्यः                                    | ••• धाराहर  |    |
| चानुपोरय अश्री                                  | ५२७ स्तुतयेऽनुमतियां                                           | ગ્રાકાકપર   |    |
|                                                 | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                        | 2           |    |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •         |                                                                | द्वाशाव्य   |    |
| 9 20 (1941 4 4) 169 M. 1941.10                  |                                                                | द्वारा१८५   |    |
| \$12 Charles annualed Lane                      |                                                                | 3131486     |    |
| 0.24 Charlester to a 2.4                        |                                                                | शश्रदश्     |    |
| 4 1. 44 1                                       |                                                                | ું. શારાહર  |    |
| १४९८ संबन्धानुपपतिश्च राराश                     |                                                                | રારા૧ર્૧    |    |
| ४९९ संभूतिशुन्याहयवि चातः ३।३।२०                | •                                                              | 313183      |    |
| <i>तरुर संगोत्तापितित चेत्र वेदीस्याद ११२४४</i> | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                          | siaise      |    |
| ५०१ सर्वत्र प्रसिद्धीपदेशात् ११२।४              |                                                                | 815148      |    |
| ५०२ सर्वथानुपपत्तेश्च २०२ ।२।२।                 | -120 - 22                                                      | 313144      |    |
| ५०३ सर्वथापि स एवोभयछिङ्गात् ३।४)४              | 00 1                                                           |             |    |
| - ५०४ सर्वेधमीपपतेश्च २।१।१                     |                                                                | शशपद        |    |
| ५०५ सर्ववेदान्तप्रसर्यं चोदनाचविशेपाव ३।३।१     |                                                                | કારાષ્ટ્રદ  |    |
| ५०६ सर्वासानुमतिश्र प्राणात्यये तहरीनात ३।४।६   |                                                                | ผู้สาราธ    |    |
| ५०० सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्वतेरश्ववद ३।४।१      |                                                                |             |    |
| ५०८ सर्वामेदादन्यत्रेमें ३।३।                   | 1                                                              | *** 51315   |    |
|                                                 | १९७ ५४२ साधेकस महाशब्दवत्                                      | ••• રાર્ગ   |    |
| ५९० सहकारित्वेन च ३१४।                          | <sup>६८८</sup> ५४३ स्वपक्षदोपाच                                | ેરાકાઇ      | 9  |
| ५११ सहकार्यम्तरविधिः पत्नेण तृतीयं              | 488 "                                                          | 219191      |    |
| तद्वतो विध्यादिवत् ३१४।                         | ५०४ ५४५ खशब्दोन्मानाभ्यां च                                    | २।३।६       | 4  |
| ५१२ साक्षाचीभवाज्ञानात् : ११४।                  | ९७४ ५४६ स्वात्मना चोत्तरयोः                                    | ,રારાય      | ٤  |
| ५१३ साक्षादप्यविरोधं जैमितिः १।२।               | पुष्ट ।<br>पुष्ट स्वाध्यायंस्य तथात्वेन हि समा                 | चारेऽ-      |    |
| <b>५१४ सा चं प्रशासनात् १।३।</b>                | ६४२ धिकारीच सर्वचं तक्षियंमी                                   | ફારારજ્ય    | ŧ, |
| ५१५ सामान्यापत्तिरूपपत्तेः १॥                   | राष्ट्रं पश्च स्वाप्ययसंपत्त्योरन्यतरापेक्षमा-                 |             |    |
| ५१६ सामान्यातु ग ३।२।                           | १८३ विष्कृतं हि                                                | ำ ชายเรรุ่  | 8  |
|                                                 | ११५ पुष्ट स्वाप्ययात                                           | 313133      |    |
|                                                 | <sup>१२८६</sup> पप० स्वामिनः फल्धुतेरित्यात्रेयः '             | *** รามาระ  |    |
|                                                 | 183 ]                                                          | 3 -: 3      |    |
|                                                 | E                                                              |             |    |
|                                                 | । ७७३ पप इस्तादयस्त स्थितेतो नैवम्                             | 318138.     | •  |
|                                                 | ।८३८ प्रेपर हानी त् <b>पायनशब्दशेप</b> खाःकुश                  |             |    |
| भरदः स्वां प्रमाणतश्च तथोपलब्धेः ४।             | २१७५ च्छन्दःस्तुखुपगानवत्तदुक्तम्                              | ટ્રાફારડ    |    |
|                                                 | २।८४ प्रदे हृजपेक्षया तु मनुष्याधिकारस्                        |             |    |
| ५२५ सेव हि.सधादयः २।३                           | 🚉 ६ । ५५४ हेबस्वावचनाञ्च · • • • • • • • • • • • • • • • • • • | **** 313153 |    |
|                                                 |                                                                |             |    |

# श्रीमदणुभाष्योदतानां प्रमाणवाक्यानां सचीपत्रम्।

# [ सर्वेत्र अध्यायपादष्ठाङाः निर्विष्टाः ]

## उपरिनिर्दिणम्थलाक्षरप्रन्थस्थान्तरसंकेतस्यका आङग्लाङाः

अधारीतेलः । वैश्वानमे न जला० १.२.५९१ 6.35.1

आदिलाहदयम् ।

ध्येयः सदा० १.१.३४८ 55 अस्टान्स्यधर्मसत्रम् ।

न ददाति० ३.४.५०१ 10.14.6.7

आपस्तस्वश्रीतसत्रम ।

अग्निष्टोमेन यजेत० ३,३,२०० 10.2.1 अप्रिप्टोमेन स्वर्गकामी यजेतः ३.२.१९१ 10.2.1

अधातो दर्भपर्भमाती० १.१.४७ 1.1 पुत्या निपादस्थपति १,३,७३८ 9.14.12

महिल्लो बह्या० ३.४.४३८ 3.18.1 यमृत्यिकं कामयेतायम् ३.३.३२३ 11.1.4

यया प्रथियी ० ४.३.१०४ 1.19.5 धीभर्ते बह्याणं वणीते ३.२.९९ 4.4.1

ईशावास्यम् ।

अन्धं तमः ० १,३,८१५ 12 असर्या नाम ते० ३.४.४६० ३

वांस्ते प्रेस ३.४.४६५ ३

ऋक्संहिता । अत्राह ४,२,८२।४,४,२०६ 2.2.24 बिस खा शरु० ३,३,२८३ 5.3.21

थानीदवातम्० २,४,१७३ 8.7.17 आस्य जानन्त.० ३,३,३४७ 2.2.26 ऐतावानस्य० १,१,३८६ 10.9.3

क इह प्रवोचत्० १,४,९१५ 3.54.5 घन्द्रमा मनसः ३.१,२५ 10.90.13

वम आसीत्० १,४,९१२ 10.129.1 वमु स्रोतारः ६,३,३४७ 2.2.26

तो वा,४,२,८२।४,४,२०६ 2.2.24 दिवीव चश्चरातवम् ० ४,४,१९८ 1.22.20 पादोख विशा॰ २.३,१३४ 10.90.3

पुरुष एवेदम् ७ २,३,१३४ 10.90.2 यशेन यज्ञसयजन्त० १,३,७०८ 10.91.16

विश्वतक्षञ्चः २,२,१३७ 10.81.3 पेतरेयोपनिपद ।

अग्निवीम्भूत्वा० २,१,२०१२,४,१८२ 2.4 १२७ म॰ स्॰ र॰

आहमा चै॰ १.१.२१९।१.१.२३१ 1.1.1 तबोई सोसी॰ ३,३,३३६ 2,12.2 नान्यस्क्रिचन० १,१,२१९ 1.1.1 स इमान् १.१.२१९ 1.1.2 स ऐक्षतः १.१.२१९।१.१.२३१ 1.1.1

तेनरेच्याद्यणम् ।

नापुत्रस्य छोकोस्ति० ३.४.४३३ 7.13.12 कठोपनिपद।

अनाद्यनन्तम् १.४.८४५ 2.5.15 अस्यत्र धर्मात १.४.८५१ 1.2.14 अज्ञाह्यसम्पर्शमः १.४.८४५ 2.3.15

अस्पर्शमग्रम्थम**ः ३.२.१३७** 3.15 अहाष्ट्रमात्रः पुरुषः १,३,६९३ 2.4.19 आत्मानं रथिनं विद्यि॰ १.४.८३२ 1.1.3 आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं० १,४,८३२ 1.3.4

आसीनो दरम्० ३,२,११७ 1.2.20 इन्द्रियाणि ह्यान्॰ १,४,८३२ 1.3.4 इन्द्रियेम्पः परा द्वायाः० १,४,८३०,४६,५५ 1,3,10

असं विवस्ती० १.२.५०६ 1.3.1 एकस्तथा २,३,१३६ 2.5.11

एप सर्वेषु भूतेषु० १,४,८३६,८४७ 1.3.12 कश्चिद्धीरः ३.२,१३७ 2.4 1 गहां प्रविष्टी० ४,२,८७ 3.1

तयोध्वमायन् १,३,६६० 6.16 दृद्धयते लम्बया० १,४,८३६ 1.3.12 देवेरमापि १,४,८५१ 1.1.22 न जायते० १,२,४९४।३,३,४० 1,2.18

न तम्र सर्वो भाति॰ १,३,६८८ 2.5.15 न स प्रनः० ४,४,१५५ 2

नेपा तर्केण० १,१,३७१३,२,१५२१४,४,२०६ 1.2.9 पुरुपाञ्च परं किंचित्० १,४,८३१ 1.3.10

प्र ते प्रवीमि० १,४,८४८ 1.1.14 वृद्धि तु सार्थि० २,४,८३२ 1.3.3

मनसस्त परा युद्धिः० १,४,८३० 1.3.10 मनसेव ३,२,११७।३,२,१२७।३,४,५०४ 4.11 महतः परमस्पक्तं० १,४,८३१ 1.3.11

महान्तं विभागः १,४,८६७ 1.2.22 मत्यो: म:० ३.२.११२ 4.11 . .

मत्यर्थस्योपसेचनं० १.२.४८८ 1.2.25 य एय समेय २.२.७६.९० 2.5.8 यहित किंच १.३.४५७ 2.6.2 यस्य ग्रह्म च क्षत्रं च० १.२.४८८ 1 2 25 चेयं प्रेते० १.२.५१६।१.४,८५१ 1.1.20 स त्वं किमध्येषि० १.४.८४८ 1.1.13 सर्वे वेटा:० १.१.२४२११.४.८५१.६१५१३.२.१३७ 1915 सोध्यनः पारं १.२.५१७ 1.3.9 कालाग्रिकटोपनिपद । न स प्रनशवर्त्तते २,३,८८ ३० केतोपनिपद। **अविज्ञातम० ३.२.१०**९ 2.11 कौपीतक्यपनिपत्त । **अग्निलोकं ४.३.१०५** 1.3 अध सल प्राण एव० १.१.४०४ 3.3 भय सल यथा प्रजाबी १.१.४०८ ३.३ अधासिन्प्राण:० ३.२,९० 4.19 भानन्दीजरोम्रतः १,१,३९४,३९६ 3.9 एव उ एव साध्र ३.२.१९२ 3.9 ण्य उ प्रवासाय० १,१,२६८ 3.9 पप होकपाहः १,१,३९२ 3,8 पप छोकाधिपतिः १.१,३९४ 3.9 पप क्षेत्र साध कर्म कारयति० २,१,१०० 3.9 केप एतत् १.४.९२३ 4.19 खमेव में वर्णाध्यक १.१,३९४ 3.1 ग वाचं विभिक्षासीत० १.१,३९६,४०४ 3.8 म हि प्रजापेतोर्थः० १,1,४०८ 3,3 मध्या शरीरं ० २.३,७९ 3.6 मतर्दनी ह वै० १,१,३९२।३,४,४७४ 3.1 माणेन द्वायामस्मिन्० १,१,३९२ 3.2 माणो व अहं 1.1.४०७ 3.2 पंत्रेष एतत १.४.९२९ 4.19 पमधो निनीपति॰ ३,२,१९२ 3.9 मे के पासात्० २,३,५५ 3.3 पे के बासाव 2,1,88,41 1.2 यो ये माणः १,१,४०४,४०८ 3.4 बचारं विचात् ३,१,३९६,४०४ ३,८ स पूर्व देववानं ४,३,९८,१०१,१०३,१०४,११७ 1.3 स मनापतिसो हं ४,३,1३० 1.3 स म भागोति ।,१,३९६ ३.० स बराध्नाम २,३,५५ 3.3 सह क्षेत्राचित् १,१,४०८ 3.4 CI.1 करते हैं,हैं कि इंस

चिन्तयंश्चेतसा ३,३,३१३ 3 पञ्चपतीं जपन ३,३,३१४ 2 परव्रह्मेतहो धारयति० ३.३.३१३ 3 गोपाळोत्तरतापनीयोपनियन् । यन्नासी संस्थितः क्रणाः० ३.३.२१७ 2 स होवाच तं हि ३,३,२१७ 1 गौतमसञ्जम् । उदाहरणे जिह्वाच्छेदः० १.३.७४९ 12.4 छान्दोग्योपनियतः। अचियोहरह: ४.3.9°3 5.10.2 अथ खल कतमयः १.२.४४० ३.14.1 अथ य आतमा १.३.६७० 8.4.1 अथ य आत्मा स सेतः १.३.६७० 8.4.1 भय य बहारमानं ३.२.१८१ 8.1.6 अथ य एतानेचं ० ३.३ १९५ 5.10.10 अथ य एपोन्तरक्षिणि १.१.३३७।१.२,५३० 4.15.1 अथ यदतः परः १.१.३७७ 3.13.7 अथ यदिदमस्मिन महापरे १.३.६५३ 8.1.1 अध यथैतरसात ४.३.९८ 8.6.5 अथ य एप संप्रसादः ४,२,८८४।४,३,९८,१०० 8,3,4 अय योयं सगवः १.२,५३० 8.7.4 अथ वा सर्वम १.४.९७७ 3.14.1 अथ ह शीनकं च कापेयं 1.3.088 4,3.5 अध होवाच सत्ययञ्चं० ४,१,२९ 5.13.1 अथारमादेश: ३.३.४१९ 7.25.1 अर्थतयोः पायोः ३,१,५२।४,३,१०१ 5.10,8 अपीहि ३,४,४७४,४७६ 7.1.1 अधीहि भगव इति १,३,७४७ 7.1.1 भध्यात्मम् १,१,३३७ 1.7.1 भनेन जीवेनारमना १,४,८७८।२,१,८८,१०२।२,३,५८) . 2.8.144 6.9.2 अध्रमयं हि सोम्य २.४.२११ 6.5.4 अपि या तमादेशम १,४,९६१ 6.2.1 अवमारमापहतपाप्मा २,३,५४ 8.1.5 अशारीरं पाव॰ ४,४,३ द२ 8.12.1 असी वा भादिता १,३,७२५।४,१,२९,३१ 3.1.1 भ ह हारे त्वा १,३,७४० 4.2.3 भाकाशास्त्रं ब्रह्म १,४,९३० 6.8.1 आकारो वे १,३,७६४ 8.14.1 भाकाची द्वेर्वतेम्यः १,१,३६० 1.9.1 भाषायंवान् ३,४,५०५ 8.15.1 भाषायंकुटान् ३,४,४३६,४८०।४,१,४४ 6.14.2 भारमत एवेर सर्वम ४.४,१८२ 7.26.1

गोपालपूर्वतापनीयोपनियत् ।

आसात पवेटं सर्वम ३,३,३७४ 7.26.1 आत्मानिशासकीट: ३.३.४८१.४.४.१८२ 7.25.2 आसानं स्वयम ३.२.८० 6.2.2 आसमेवेट सर्वेम १.१.१९६.२८१।३.३.३९९ 7.25.2 आदित्याचन्द्रमसम् ४.३.१०७ 4.15.5 भाहित्यों के देवमध्य १.४.८८४ 3.1.1 भाडारहाको ० ३.४.४८५ 7.26.2 इस्राधितेत्वसम् १ १ ३३७ 1.6.8 इमं मामवम १.२.५३३ 4.15.5 उदेति ह वे १.१.३३७ 1.6.7 उभावष्यस्मिन ३.२.१८३ 8.1.3 एकमेवाहितीयम् १,१,१९६,२१९।३,२,१४६ 6.2.1 पक्रातं १.३.७०७ 8.11.3 एत्रस्मतम १.२.५३० 4.15.1 प्तमित: प्रेत्य १.२.४५९ 3.14.4 पुतेन प्रतिपद्यमानाः ४,४,२१० 4.15.6 पतं संबद्धाम १ २ ५२८ 4.15.4 पूर्व पश्यक्षेत्रं ३.३.४०१ 7.25.2 पुप आस्मापहत् १.२.५३१११.३.६६१ 8.3.4 पुष आत्मेति होवाच १.२.५२४ 4.15.1 प्पाच प्रचा १.२.५२८ 4.15.4 एष देवपथ: १.२.५३३ 4.15.5 एव सर्वेभ्यः पाप्तभ्यः १.१.३३७११,१,३४३ 1.6.7 पेतदास्यमितं ३.२.८०।४.१,८ 6.8.5 ॐमिलेटकाम ४.१.५० 1.1.1 कतमा सा देवता १.१.३६९ 1.11.5 गायम्री वा इदम् १.१,३७५,३८५ 3.12.1 चाकायण: ३,४,४८५ 1.10.5 जानश्चतिहि पीत्रायणः १.३,७३९ 4.2.3 जायस्य ४,३,९९ 5.10.8 ज्यायान्दिवः ३,२,१८८ 3.14.3 ज्ञानादेव सु कैवल्यम् ३,३,३१८ 7.1.3 तत्तेज पृक्षत २.१.२०।१.१.२१९।१,४,९०७ C.2.3 वचेजोसजत १.४.९०७ 6.2.3 सावमित 1.1.3% 6.9.4 त्युरुपोऽमानवः ४,३,१०७ 4.15.5 त्रवासमयं हि २,३,२५ 6.5.4 वस्त्यम् ३,२,८० 6.8.5 वदन्वेष्टस्यम् १,३,६७० 8.1.1 वदेशत १,१,२१९।२,३,३ 6.2.3 सदेवानामसम् ३,३,२८ 5.10.4 तदेह आहु: १,४,९१२ 6.2.1 तम इत्थं विदुर्व ३,१,१०१४,३,९८ 5.3.10 तथ इह रमणीयचरणाः ३.1,३६ 5.10.7

तराधेपीकातलम ४.१.४० 5.24.3 तराद्यापि दिश्याच ४.४.१९५ 8.3.2 महादक्तं १.२.५९० 5.10.1 जनगरियात १.२.५२५ 4.15.1 तमभितः ४.२.८८ 8.6.5 तयोर्ध्वसायन ४.४.२१० 8.6.6 तरति शोकम १.3.६२४।3.3.3१८ 7.1.3 तसारात्र क च वर्णते ३.१.५६ 6.2.3 तमाध्य क च शोचति ३.१.५६ ह.2.4 तम्य तावदेव चिरम १.४.५१४ 6.14.2 तस्य सर्वेप स्रोकेप 3.3.8०५ 7.25.2 तस्य ह वा एतस्यैवं० १.१.३७७।१,३,३७४,३९०,४२१। 8.8.962 7.26.1 तस्य हेतस्य ४.२.८६ **4.4**.2 विपादस्य १.1.3८० 3.12.6 त्वं कमारमानम ४.१.२९ 5.14.1 जा अध्यमसञ्ज्ञ २.३.२३ **6.2.4** ज्य आप प्रेश्नस्त २.३.२३ **6.2.4** मान्द्रान्वतीय १.३.७४७ 5.11.7 तावानस्य १.१,३७४,३८५ ३,12.6 नामां विवतम १.४.८७६ 6.3.3 तेचिंदम ४.३.९८ 5.10.1 हेवा अर्थ ३.१.६३ 5.7.2 नच प्रनः ४.४.२१० 8.15.1 न पुरुष: ४.२.७८ 7.26.2 न पुरुषो मृत्यं ० ३.३.४०७ 7.26.2 न स पनः १.१.२०४।३,४,५१६ 8.15.1 न ह वा प्वंबिदि ३,४,४८५ 5.2.1 नात्मविच्छतं होव ३,३,३६७ 7.1.3 नारमवित इ.इ.३९५ 7.1.3 नान्यस्परयति ३.३.४०६ 7.24.1 नेतद्यासणः १.३,७४८ 4.4.5 पद्म पुरुषास्ततः १,१,३८० 3.12.6 पञ्चम्यामाहुवावायः ३,1,६,१५ 5.3.3 पादोस विश्वा १.१,३८७ 3.12.6 वादोस्य सर्वा १.१,३७४ 3.12.6 प्रस्तोत्तर्या देवता १,१,३६९ 1.11.4 प्राणबन्धनं हि ४,२,६३ 6.8.2 बह साम 1,1,२1९ 6.2.3 भूमेंव ४,४,1९८ 7.23.I मनोमयः १,२,४४० 3.14.2 य प्तमेच विद्वान ४,१,२९ 3.19.4 य पुषोन्तरक्षिणि ३,२,१८३ 1.7.5 य पपोन्तरादित्ये ३,२,१८३ 1.7.5

यम्रमान्यत्परयति १.१.२८१।१.३.६२४।३.३.३६६,३९०, सर्वमामोति ४.४.२०३।२०५ 7.26.2 89613.8.83818.8.962.996.200 7.24.1 सर्वरसः ३.३.२४० 3.14.2 यंग्रेतस्यरुपः १.१.२३६ 6.8.1 सर्वमात्रोति सर्वशः ३.३,४०७ 2.6.2 यथा कप्यासं पण्डरीकं १.१.३३७ 1.67 सर्वेकमी ३.२.१०६ 3.14.2 यथा शकति: ४.२.६३ 6.8 2 सर्वेस्टपः ३.२.१३७ 3.14.2 यधेकेन मन्पिण्डेन १,४,९६१ 6,1,4 सर्वाणि ह वा इमानि भतानि १.१.३६९।१.४.९७८ यथेवेड कर्मजिता १.३.६६६ 8.1.6 191 यदमे रोहितं रूपम १.४,८७८ 6 4.1 स वा एप एवं पश्वन् १,१,२८१।१,३,६३२।३,३,४१८, यदा कमेंस ३.२.८५ 5.2.2 \$318.8.168 7.25.2 यदिवं किंच तत्सस्यमित्याचक्षते २.१.७७ 6.2.1 सवाएप ३.३.३९९ 7.25.2 यदिदमसिखन्तः १.१.३७३ 3 13.7 सर्वेष डोकेप ३.२.१८१ 8.1.6 यदेव विद्या १.१.७६.१२०.१८६१३.३,२७८१४,१,५०. सर्व ह पश्यति ४,४,२०० 7.26.2 40 1.1 10 सर्व खल ४.१.२२ 3.14.1 यदेश्य तेन ३.३.३६४।३.४.४४५ 7.1.2 सहस्राणि च १,३,६३२ 7.26.2 यस्येतमेवं १.२.५७५ 5.18.2 सस्बं स्वेव विजिज्ञासितन्यम् ३,३,३८९ 7.22.1 यावान्या अयमाकाशः १.३.६७०,६८८।३.२.१८२ सैपा चतुष्पदा पत्रिधा १,१,३८५ 3.12.5 8.1.3 सोहं भगवो मञ्च० ३,३,३६४,३७७ 7.1.3 ये चेमे ४.३,११९ 5.10.1 सोहं भावः शोचामि ३,३,३६४,३९१ 7,1,3 येनाश्रतम् २,३,१११४,४,१८१ सोहं मद्रवित ३,४,४४५ 7.1.3 यो वे भमा १.३,६२७ ' सारो वाव १.३.३३४ 7.13.1 यो ये भूमा तासुरा ३,३,३६६,३८९,४१८,४,४,१८१ स्वमपीत: ४.४.१९५ 6.8.1 स्वे महिन्नि ३,३,३९८ 7.24.1 यो वे भूमा तदस्तम् ३,३,४१८ 7.24.1 स्वं खपीतः १,१,२३६।१,४,९३० 6.8.1 यः सर्वज्ञः २,१,९७१२,३,५४।३,२,१३८ 3.14.2 जावाछोपनिपद । स्रोकं वाव १.२.५२६ 4.14 3 एयोनन्दोब्यक्तः० १,२,६०१ 1 पाद्यनसि ४.२.६२ 6 8 6 गहाबा० ३.४,४३९ 4 वाचारम्भणम्-१,१,१८६।१,४,९।२,१,५५।४,४,१८१ महाचर्यादेव ३.४.४५५,४६० 4 6.1.4 यदहरेच विरजेत्० ३,४,४३९,४५०,४५५,४६३ 4 वर्त च दश च ४.२,२०३ 7.26 2 जैसिनीयसूत्रम् । धार्व चैका ४,२,८७।४,३,७ 8 G G अथातो धर्मविज्ञासा १,१,६६ 1.1.1 मधी देसे ३.४,५०९ 8 15.1 धतिलिङ्गवाक्य ३,३,३९३ 3.3.13 स प्तान्त्रह्म ४,३,११४,११७ 4 15.5 तैचिरीयारण्यकम् । स प्राथलात् ३,३,४१८।४,४,१८२ 7.25.1 अप्तिः पुच्छस्य १,३,७२८ 2.19 स पूप संप्रसादः १,३,७६० 8.19.3 एको देवः ४,४,१९२ 3.14 सवा सीम्य 1,3,0६२ 6.9.2 वमेवं विद्वान् ३,३,२९५ 3.18 सति संवय 1,2,04212,2,91 6.9.2 भवां सन् भ्रियमागः ४,४,१९२ 3,14 मति संपद्यामदे १,३,७६२।३,२,९१ 6.9.2 यद्योपीनम्॰ ३,1,४६ 2.8 सलकामी इ जाबाछ: १,३,०४८ 4.4.1 य चेह सरयेनेव्टन्ते॰ ३,1,४७ G.5 संदेव सोव्य १,१,२१९।१,४,९८२।२,३,३,१३,३,५३।२, सर्वाचन्द्रममी० १,३,७२४ 10.1.2 ¥,14012,1,4€ 6.2.1 स भगवः कमिन् ३,३,३१८ 7,24.1 तंचिरीयोपनिपद् । समृद्धि वत्र ६,२,८५ 5.2,2 भव सोमयं १,1,२३३ 2.7 स बाबह्मान् ४,२,६८ 8.G.5 भद्रवः गृथिवी २,३,२३ 2.1 स यो नाम ४.६.२४२ 7.1.1 भवीहि भगवी मझ १,१,२८४,२८८ 3.1 भनेन जीवेनागमना २,३,५९ 3,10

.

भव्यवानद्वारः १.१.१८८ 3.6 अबाखुरुष: ३,३.२५८।१.३.२५५.२५८ 2.1 अबं प्रह्म 3.3.२५५.२५८.२५८ 3.2 अप्राध्य मनसा सह ३.२.१२५.३७ 2.9 अमदा इदमग्र आसीत १.४.९१२।२.१.७७ 2.7 असद्यक्षेति ५.३.५५५ 2.6 असकेव स भवति १.४.९१५।४.३,१४१ 2.6 अस्मालोकात १.१.२९१ 2.8 आकारावाधिके सला 116.% आत्मन आकासः १.१.३६१।१.४.९०७ 2.1.1 अस्मानं स्वयमकस्य २.१.७९ 2.7 भानस्याकोय १.५.९५५ है.6 भारतो प्रहा ३.३.२५६ 3.6 आनन्तं प्रक्षमी विद्वान ३.२.१३५।३.३,३५१,३,२,१८३ एत १ ह वा न तपति ३.३.३५१।२.१,२९६।३,४,४७५ Váπ γ.γ.ωε 2.9 एतमानन्दमयम् १,१,२८८,३२५,३३९।३,२,१८२ 8.5 प्तमानस्यम्यम् ३.१.२६३.२८८ 3.5 एप क्षेत्र १.१.८८।३२३ 2.7 एप होवानन्द्रयाति १.१.२६५।१.४.९४९।४,१,७७,७९ 2.7 कामरूप्यनसंचरन २,३,५९ 3.10 किसहं पापसकरवस 3.3.341 2.9 को द्येव १.१.२६५,३०५ 2.7 वत्स्षु २,१,८८ 2.6 वतो वै सत १.१.२३३ 2.7 तन्त्रसानम् १,१,२३३।१,४,९७९।२,१,७९ 2.7 वदेपास्युक्ता १,१,२७१,२८०।३,३,४०९।४,३,१३७ 2.1 तपसा ब्रह्म २,३,८।१,१,२०४ 3.2 वसादा एतसात १.१.२६३ 2.5 तस्य यजुरेव शिरः २,४,९५९ 2.3 तस्येष एव १,१,२८६ 2.5 वस्येष एव शारीर आत्मा ३,३,२५५,२५६ 2.3 ते ये शतम ३,३,३२९ 2.8 परात्परं यन्महतः ३,३,२११ 1.5 पृथिव्या ओवधयः ३,३,२५८ 2.1 प्रजया प्रज्ञाभिः 1.1.1८८ 3.6 वसविद्यामोति परम १,१,९८,२०३,२५९।१,१,२८८। १,४,८३९।२,३,४,३,३,<sup>२७३</sup>,३२०।३,३,३२५,३८१, ૪૦૧,૪૧૨(૩,૪,૪૨૪(૪,૪,૧૫૫,૧૫૫,૧૫૮,૧૫૧, 140,143,184,290 2.1 यद्मणा विपश्चिता ४,३,१४८ 2.1 सृतुर्वे बारुणिः ४,१,९९।३,४,४७४ 3.1

महान कीर्त्या १.१.१८८ 3.G महान भवति १.१.१८८ 3.6 य एवं वेड १.१.१८८ 3.6 यतो वा इसानि १.१.९६.१०९.१३८.२३० 3.1 यतो याची निवतन्ते १,१,२१७।१,२,४१८।३,२,११७। 8.3.80412.3.5412.2.05 2.9 सना होतेष प्रतक्षियध्ये १.१.२३३ 2.7.1 यदा सेवेप पतस्मित्रदरम ३.३.२२४ 2.7.1 गतेष आकाशः १.१.२६५,२८६ 2.7 चेत्रं महा ३.३.२५८ 2.1 ये प्राणं ब्रह्मोपासते २.४.१५४ 2.3 यो चेट निहितं १.१.९८.२७२।३.३.३८१,४०९।४,३, 13018.8.153 2.1 रमो व सः १.१,२८६।३,३,२४३,२५२।४,२,७९ 2.7 रसं द्ववायम् १.१.३२३१४,२.८० 2.7 वायोसियः २.३.२० 2.1 विज्ञातं चाविज्ञातं च २.१.१६ 2.6 विज्ञानं ग्रह्म १.२.४४४ 2.5 विज्ञानं यज्ञम २,३,१११ 2.5 स आत्मानम् १,१,१५२,१९६।१,१,२३० 2.7 स एको ब्रह्मणः १.९.३३२।३.३,३९९ 2.8 स तपोतप्यत १.१.३२४।१,१.९५ 2.6 सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म १,१,९५,९८,२७२।३,३,२९५, 328,36913,3,80418,3,930 2.1 स यक्षायम १.१.२८८,३३९ 2.8 सर्व एवासम्बः १.४.९४९ 2.7 म वा पप प्रह्मः ३,३,२५८,२७३ ३.2 सुकृतमपि ब्रह्म १,२,५१४ 2.7 सोकामयत १,९,६२४।१,४,९७६।२,३,४ 2.6 सोक्षते १.१.२७२,२९१,१११।३,३,३८१,४०९।३,४, ४९२,४९७।४,१,५२।४,३,१३८,१५०।४,४,१५५, 169,200,200 2.1 सेपानन्दस्य ३,३,३२८ 2.8 तेत्तिरीयब्राह्मणम् । आनीदवातम्० २,४,१७३ 8.7.17 तस्य तान्तस्य १,३,७९८ 1.1.3 पृथिवी दीक्षा॰ ४,३,१०४ 3.7.7 प्रजापतिरकामयतः १,३,७२८ 2.1.2 ब्रह्मावेष्ठा० ३,३,२६८ 2.4.6 ग्रह्म भूतानां प्रथमम्॰ ३,३,२६८ 2.4.6

यद्वस्नाम्॰ १,३,७३४ 1.5.11

यः कामयेतः ३,२,९९ 2,2.1

यहै धरेवेन यजेत अभिमेव० ३,३,२३१ 1.4.11 यहै धरेवेन यजेत प्रजा एव ३,३,२३१ 1.4.11 तैत्तिरीयसंहिता।

धानाग्रहमासि ३.३.२२ 2.1.10 थन में दीक्षां 3.3.3२३ 2.1.10 अमतं वे प्राणाः १.३.७५७ 2.6.8 असिन्से ३.३.२३४ 6.2.3 आधिनं धमललामम ३.४.४३९ 2.1.10 पक पत्र बजेत ३.२.९८ 5.5.6.7 ऐन्जासं प्रनः ३.४.४३९ थ.1.15 गहान त्या अन १.४.९०९ अ. 6.5 अ. रइसी तरित बहाहत्याम ३.१.४६ 5.3.12 तदस्यायस्य ३.४.४९४ 1.3.6 तदेव भतम ३.३.३२५ 10.1.1 तदिव्योः ३.४.४९४।४.२.८३।४.४.१८९ 1.3.6.2 ने ते भ.भ.१८९ 1.3.6.1 ते ते धामान्यध्मसि ३.४.४९४ 1.3.6.1 वर्शपीणमासाम्याम ३.२,१९१ 1.6.9 देवा चे सम्रमासत १.३.७०७.७२९ 2.3.3 बादश सात्री: 3.२.९९ 5.5.6.7 द्रिसंत्रेण यजेत ४.४.१८४ 7.1.4 भीग्यात सचि चमसे ३,३,३३२ परमेप्रिनो वा एषः ३.२.१९१ 1.6.9 परोवश्यसीम ३,३,२३५ 6.2.3 परप पवेदम् ३,३,२०३ 3.12.1 परमेष्टिनो वा ३.३.४१८ 1.6.9 प्रजापतिस्हामयत १.१.१७८ महा देवानां १,३,७२९ 8,4,11 भुलोकाद्रपरि ४,३,१०४ 3.4.5 यमन्त.समुद्रे ३,३,३२५ 10.1.1 यः सिक्तताः सात् १,३,७११ 5.5.4 यदादेश चक्षरिय 3.४.४३७ G.1.1 य एवं विद्वान दर्शपूर्णमासी ३,३,४१८ 1.6.9 याजानयाजी ३.४.४३७ 2.6.1 यस्य पर्णमयी तहः ३,४,४३७ 3.5.7 येनावृतं सं च ३,३,३२५ 10.1.I य एवं विद्रांसः ४,४,१८४ 7.5.1 यः कामवेत ४,४,१८४ 7.2.9 पश्चिमित्रं संचाति ३,३,३२५ 10.1.1 विच्ची। समाजि ३,४,४९४।४,२,३८३१४,४,१८९

1.3.6.2 पीरहा या पुता १,४,४६० 1.5.2 भी भूते १,२,४६ 5.5.67 या व पीर्वाचा १,४,३६६ 5.1.7.1 साम्या व देवा। १,४,३६६ 7.2.1 यारा प्रदक्ति १,४,४५५४,३,८६ 1.3.6 स्यों दिवोधिपतिः ४,३,१०४ 3.4.5

त्रहिमासः ४,४,१८९ 1.22.21

ताण्ड्यब्राह्मणम् । एतेन वै चित्रस्थं १,३,७४४ 20.12.5

नारायणोपनिषद् । अतः परं नान्यत्० ३,४,४३६ 1.1 अम्भस्यपारे० ३,३,२९४,४१४ 1.1

वदेव भूतम् ३,३,४४४ 1.1 तस्मान्ते सुपिरम् १,२,६०२ 1.3.2 तस्मेवं विदुरः ३,४,४०८ 80 यथा गुसस्य ०,३,०६ 11 यदेकमध्यकम् ०,३,४१६ 1.1 यमनतःसुर्मे ३,४,४३४ 1.1

यदकमन्यक्तम् ३,४,४३६ 1.1 यमन्तःसमुद्रे० ३,३,४१४ 1.1 संन्यासयोगात् ३,४,४५६ म. ना. 10.6

निरुक्तम् । दिवो दानाद्वा० ४,४,१९३ 7.15

नृसिंद्वपूर्वतापनीयोपनिपद् । तमेवं विद्वान् २,४,४३४,४५७ 1.6 य एवं वटति० 3.3.२९० 2.1

पद्मपुराणम् । अतम्यानि वितम्यानि० २,२,८४ उ. स्नागमेः कल्पिते० २,२,८४

पाणिनीयधातुपाठः । दिवु श्रीडा० ४,४,९९३

पाणिनीयशिक्षाः । अनर्थज्ञश्राल्पकण्डश्र १,१,२१ जीती शीमी १.१.२१

पाणिनीयस्त्रम् । तत्त्रकृतयचने मयद्र १,१,२०३ 5.4.21

वस्त्र निवासः १,२,५२३ 7.3.21 बस्त्र निवासः १,२,५८३ 7.3.21 सम्बद्धन्दति १,१,३०६ 4.3.150 देवताद्वन्दे च १,२,५८३ 7.3.21 समब्देववयोः० १,२,३०६ 4.3.143 व्यत्ययो पहुलस् १,१,२०६ 3.1.85

पारादारस्मृतिः । वेदाक्षरविचारेणः १,३,०४९ 1.73 मस्रोपनिपदः ।

भहमेरीतालक्षपा० २,४,१७८ 2,3 उपस्थक० २,४,१६५ 4.8 पुतर्द्वे सलकामः० १,६,६७५ 5.2 वसिष्टात्मास्त्रपेयरे० २,४,१७८ 2.4 परापदं प्रदेशपं० १,६,६४५ 5.5 पारो च० २.४.१६५ 4.8 पायक्षक २.४.१६५ 4.8 मा मोहं - 1.1.४०४ 2.3 म केशांचके ११२२२ 6.3 स तेजिस परे० 1.3.६४५ 5.5 н поприят 1.1.222 6.3 हती चारातव्यं प्र. २.४.१६५ 4.8 वहदारच्यकोपनिषदः। भगयो नहि गद्यते ३.२.१३९.१४० 3.9.26 अप्राची न हि ३.४.४६९ 3.9.36 अंग्र ग्रह्म ३.४.४२७ 4.4.7 अत्र भिक्षाचर्यम ३.४.५०६ 4.4.22 वय मर्खः ३,४,४९५ 4.4.7 अथ योन्यां देवतां ३.१.३० 1.4.10 अथवा स नेव रेमे १.१.२६८ 1.4.3 भय हैनं जासकारव: 3.1.२२ 3.2.1 अधाकामयमानः ४.२.५७ 4.4.6 भधात आहेडा: ३.२.१२०.१२२ 2.3.6 अयारुपन्नी २,४,१६० 4.4.2 भयेवरे द:लम् ३,४,४८१ 4.4.14 भर्येनमासन्यम् ३.३.२७६ 1.3.3 भनन्तरीबाद्यः २,९,९५. 4.5.13 भमयं वै १.३.८२१ 4.2.4 अयमात्मा १,१,३९६।१,३,६५७।२,३,४७ 4.4.5 अयमेव स योवं 3.3.990 2.5.1 वर्गाविक: 1,8,८७३ 2.2.3 षषी प्रहा:० २,४,२६३ भसद्वा इदममे २,४,१५७ 2.2.3 बसङ्गो द्वार्य पुरुषः १,१,२३०।१,३,७९८ 4.3.15 अस्यूलमन्ण ३,२,१०६।४,४,१९४ 3.8.8 अस्येव आनन्दस्य १,१,३३२।३,४,४०५ 4.3.32 बाकाश ओतः ३,२,१३५ 3.8.11 भारतकाम: ४.२.५७ 4.4.6 आत्मानं श्रोकः १.१.६६ 1.4.25

ਰਕਰ ਕਰ ਕੇ ਕਰਵੇਂ ਬ**਼ਿ**ਸ਼ਸ਼ਬਰ,ਸ਼**.ਸ਼**.ਸ਼. 4.5.15 एवजिदित्वा ३.२.१३५ 3.8.10 णतिहरमताः ३.४.४८१ 4.4.14 एवर्डे **तद्रथ्यम ३.३.३२०** 3.8.8 पतस्य वा अध्यस्य १.३.६४२ 3.8.10 एतस्यानन्त्रस्य १.१.२६९.२८६।३.४.४४४ 4.3.32 यतस्येय प्रशासने ३.२.१३५ 3.8.9 एतावदरे १.४.९३१ 4.5.15 <del>ਸਕਮੈਗਰ ਸ਼ੁਰੂ 2.1.12</del> 4.4.4 एवमेवार्य झारीर: ४.१.१ श २.३.८३ 4.3.36 एप नित्यो महिमा ३,३,२८९।३,४,४५३,४६६,४६८ 1 1 23 एप बायु: २,४,१७४ 1.5.3 ओक्जीलॉमानि ३.१.२१ 3.2.13 कतम आरमा १,३,७७४ 4,3.7 कस्मित्र खल्वाकाशः १,३,६३३ 3.8.7.8 किंउयोतिस्यम् १,३,७७४ 4,9.2 किं प्रजया ३,४,४५८ 4.4.22 कीट: पत्रज्ञी यदि ३.१.५३ 6.2.16 क्षायं तदा ४.२.६९ 3.2.13 केंद्र तदाभत ३.२.९८ 2.1.16 गहायां परमे ब्योशि ४,३,१५० 4.4.22 चक्षयो वा मुन्नों वा ३,१,२३ 4.4.2 जनको ह २.४,१८७ 3.1.1 जनको ह बेदेह: २.४,१८७।३,४,४३८,४६४ 3.1.1 तदेतत प्रेयो वित्तात ३,३,२६० 1.4.8 तदेषां प्राणानाम २,३,१०७ 2.1.17 तहेवा ज्योतियां ज्योतिः १.४,९०५ 4.4.16 तब स वे तत्पूर्वे ३,४,५०६ 4.4.22 तकेतत्पश्यन ३.१,२९ 1.4.10 तजेतन पश्यनिषः १,१,३९७ 1.4.10 तदमहा १,१,६६ 3.10.4 त्त्रया तृणजलायुका ४,१,१२ 4.4.3 तद्यथा प्रियया २,३,८३ 4.8.21 तक्को यो देवानाम् १,३,७२८ 1.4.10 हुइ। अस्पेत्व २.३.८४ 4.3.22 तदा अस्रेतदात्मकामम् ३,२,९१,९५ 4.3.21 तमुत्कामन्तम् ३,४,१६०,२०८।३,१,१९।४,२,६९ तमेतं वेदानुवयनेन १,१,१२०।२,४,४४०,४६१.४७६ 8.3.88 4.4.22 तमेव घीरः ३,४,४८९ 4.4.21 तमेव सन्य आत्मानम् १,४,८८५ 4.4.17 तमेव विदित्वा सुनिर्भवति ३,४,४३७,४४०,४४०

8,2,90 4.4.22

तस्य वा एतस्य प्रह्मस्य ३.२.७४ 4.3.9 तसादेवाकी १.१.२६८।३.४.५०३ 1.4.3 तसादेवंदिच्छान्तः ३.४.४८४.४८७.५०१।३.४.४६४। 3.3.249 4.4.23 तस्माछोकात प्रनः ४,१.१२ 4.4.6 तस्यामते १.४.८७३ 2.2.**3** तान्वेद्यतान ४.३.११३ 6.2.15 ता वा अस्पैता: ३.२.९२ 4.3.21 ते ह देवा उत्तः ३.३,२७५ 1.3.1 ते ह वाचमचः २.१.२० 1.3.2 ते ह सा पत्रपणायात्र ३.४.४३७ 4.4.22 वी ह यनचतः ४.२.६६ 3.2.13 तं स्वीपनियदम् १,१,४०,४४,१३४११,२,४७०।३,२,११७। 3.3.283 3.9.26 सं वितिस्वा ३.४.४६९ 4.4.23 तं विद्याकर्मणी ३,४,४३८।३,१,१५,२० 4,4,2 दश वे पन्नोः प्रामाः २.४.१६३ 3.9.4 दया ह २.४,१८७ 1.3.1 इया हु वे ३.३.२७५ 1.3.1 हे वाव प्रह्ममः ३.२.१२० 2.3.1 ध्यायतीय १,३,७७९।२,३,११९ 4.3.7 म तत्र स्था ३,२,७४।४,४,१८८ 4,3.10 म तदशीति कंचन १.१.२७९ 3.8.8 न सबस्रोति कथन ४.४.१९४ 3.8.8 न तसात् प्रामाः ४,३,१३६।४,२,५६,५८ 4.4.22 न पनसावत्तिस्ति ४,४,१५५ 6.2.15 म प्रेत्य संज्ञास्ति १.१.२३९ 2.4.12 न बाह्यं किंचन ३.२,९० 4.3,21 नव वे पहरे प्रामाः २,४,१६३ 3.9.4 न या और पण्युः कामाय १,४,९३१।३,३,२६१ 4.5.6 म स्वयते ३.३.२८९ 3.9.26 म ह ये देवान् पापं गच्छति २,४,१८८ 1.5.20 म इ वास्तानप्रम् ३,४,४८५ 6.1.14 मानुष्यायात् ३,४,४८९ 4.4.21 मान्योतोस्ति २,३,१२५ 4.3.22 मैनं पापना सपति ३,४,४९० 4.4.23 नेनं पाप्ता ताति ३,४,४९० 4.4.23 पुण्यः पुण्येन कर्मणा ३,२,९८ 4.4.5 पुरुषो थे पुरुषेन २,१,१००।४,२,६८ 3,2,13 ग्रासके १,१,३८५,९४ 2.5.18 माः न पर्रत १,३,३८% 2.5.18 प्लेमक प्लेम् १,१,२४० 5.1.1 प्तंत कृत्य 1,1,१४० 5.1.1 2ferei free 1,7,229 37.3

प्रतियोन्याडवति ३.२.९५ 4.3.15 पाजेनातमना ३.२.९० 4.3,21 प्राणक्षेत्र प्राणः ३.३.२६१।२६३ 1.4.7 प्राणस प्राणम १.४.८९४ 4.4.18 प्राणा वे बज: १.४.८७५ 2.2.3 पाणोरपान: ३.४.९७४ 1.5.3 प्राप्यान्तम ४.१.१२ 4.4.6 प्रेयोन्यस्मात ३.३.२६० 1.4.8 यद्य तं परादात १.१.१९६ 4.5.7 बहा लोकान गमयति ४.३.११३।११५ 6.2.15 महोद सन् १,१,३२५/४००/२,३,१०१/४,२,५६/५८/ भवत्यात्मना परास्य ३.३.२८० 1.3.7 मासेभ्यो देवलोकम् ४,३,१०६ 6,2,15 य आदित्ये तिष्ठन १.१,३४९ 3.7.9 . य इमंच लोकंच १.२.५३९ 3.7.1 य एवं विदरमता ३.४,४५७।४,१,१५ 4.4.22 य एवं वेद ३,३,२९० 4.4.25 य एवोन्तर्हदये १.४.९३० 2.1.17 यत्र त्वस्य १,१,२८०।४,४,१८० ४,2,14 यत्र सप्तो न ३.२.९२ 4.3.19 यत्र हि इतमिव १,१,२३९,२८०।१,३,६३२। वत्रास्य पुरुषस्य सृतस्य ३,१,२११४,२,६६ ३.2:1 यथाकारी ३.४.४८११४.१.१३,४६ 4.4.5 यथा सर्वासामपाम १.१.२३८ 2.4.18 यदा सर्वे ३.४.४९५ 4.4.7 यदेव भगवान् वेद १,४,१३१ 4.5.4 यस्य सर्वाणि भृतानि १,१,२९६ 3.7 वस्वारमा शरीरम १,१,२९७ 3.7 वाज्ञवल्क्य किल्योतिः १,३,७७३ 4.3.2 ये सञ्चित्रमृताः ३,४,४६०,४६५ ४.4.14 येनाई नामृता स्वाम् १,४,९३१ 4.5.1 यो यो देवानाम् १,३,७०२ 1.4.10 यो वा एतद्सरम् १,३,६४४ 3.8.10 यः पृथिन्याम् १,२,५३९ 3.7.3 यः प्राणः २,४,१७४ 1.5.8 रेतक ४.२.६६ 3.2.13 छोडेपणायात्र म्युरथाय ३,४,४३८ ४.4.22 वागेकायनम् ३,३,२३८ 2,4.11 याचं धेनुम् १,४,८८४ 5.8.1 पानुसान्तरिक्षम् २,३,७ 2.3.3 विज्ञानेन जिज्ञानम् २.३,13२ 2.1.17 विद्रोतः प्रजात् ३,४,४६४ ४.४,22

घमो गन्निः ४.२.९२ 825 न तद्भासयते सर्यः १.३.६९२ 15.6 नसस्यन्तश्च ३.४.४९० 9.14 माहं बेरे: १ १ २७७ 11.53 नियतस्य त संन्यासः ३.४.४३९ 18.7 नेव किंचित १.१.७७ 5.8 परस्तसात ३.३.३२३ 8.20 पश्यम श्रुप्वन १.३.७७ 5.8 प्रकार स परः पार्थ 3,3,3२४ 8,22 प्रभवन्त्वहरागमे ३.३.३२३ 8.18 प्रखपन विस्तान १.१.७७ 5.9 प्राणापान ० १.२.५८९ 4.29 ब्रह्मण्याधाय १ १.७ 5.10 महाभूतः प्रसन्नातमा ३.३.३२१ 18.54 ब्रह्मापेण ३.३.३८९ 4.24 भत्तवा त्वनन्ववा १,१,२७७।३,२,१३९ II.54 भक्त्या मामभिजानाति ३,३,२९६,२९८।३,३, 320.38013.2.90c 18.55. भवन्ति भावा भूतानाम् ३,२,१९० 10.4 मनप्याणां सहस्रेषु ३,४,४७० 7.3 मन योनिर्महदमझ १,४,९८३ 14.3

ममयांशो २,३,९३४ 15.7 मध्याचेत्रय ४.३.१४९ 12.2 मामेव ये ३.४.४८६ 7.14 मामारमपरदेदेय ४.४,१८८ 16.18 मोहाउत्य परित्यागः ३,४,४३९ 18.7 यततामणि ३.४.४७० 7.3 यदादित्यगतं १,३,६९२।३,२,१८६ 15.12 यय काळे ४.२.९२ 8.23 यथेपांसि ४.३,४३ 4.37 यदक्षरं वेदविदो वदन्ति ३,३,३२३ 8.11 ये त्यक्षरं ४.3.189 12.5 पे यथा मां प्रपद्यन्ते ३.३.३०७ 4.11 योगी प्राप्य निवर्तते ३.१,१० 8.25 यो बस्त्रदः स एव सः ३,1,२७ 17.3 वं मान्य न निरतन्ति ३,३,४१४,३२४ 8.21 विषये न मा १,४,४८०।१,१,०० 5.10 चेर्थ सर्वे: 1.2,010 15.15 सन्दाः वर्तन्ति रे। रे, रेपर 3.25 समतं वीर्भयस्याः ३,४,४९० 9.14 म याति पत्मी गतिम् ३,३,३२३,३२४ 8,13

सर्वतःसाविवादास्यम् ६,२,१८८।३,३,२४०,२७४ मर्वतः भूतिमन् ३,२,१८८ 3.16

मर्वं समाग्रोपि १.१.२०० 11.40 सर्वेन्डियविवर्जितम् ३.२.११९ 13.14 महस्यग ० ३.३.३२३ 8.17 सर्वं दःखं भवो भावः ३.२.१९० 10.4

भागवतम् ।

अथ ह वा तव ३,४,४९७।४,३,३६।४,४,२०७ 6.9.39 अथो अमृत्येव १.२,६०२।३,२,१३३ 10.8.40 अन्ये मृद्धियः ३.४.४३४ 11.12.8.9 अर्ड भक्तपराचीनः १.१.२७८।३.३.३८४.४०४.४९९। 8.9.34 9.4.63 आश्रमात् ३.४.४९८ 11.17.38 इहागतीहम ३.३.३३४ 3.4.20 नपभोरोन ४.१.४५ 5.10.14 ज्ञपयोपि देव यप्मत ३.३.३४७ ३.9.10 ऋषे विद्रन्ति ३.४.४८६ 2.6.39.40 णकादशासी २.४.९७७ 5.11.9 पताः परं ४.२.८३ 10.47.58 एते चांशकलाः पुंसः ३,३.२१७ 1.3.28 क्संमोक्षाय ४.१.१७ 11.3,44 वेचित्स्वदेहे १.२.५८८ 2.2.8 केवलेन हि भावेन ३,३,३१४।३,४,४३४ 11.12.8.9 चतभंजं १.२.५८८ 2.2.8 ञाखाऽञाखा च ३,३,२०८ 10.24,6 त एव पश्यन्ति २.४.४६८.४८९ 1.9 36 तचापि चित्तविद्यां ३.४.४६७ 3.28.34 तमेव पुरुषं यज्ञं १.३,७०९ 2,6.27 तथा तथा पश्यति ४.3.९ 11.14.26 तपसंव वधापवंम २,1,२०१ 2.12.18 तथैव परवा निवाया ३,४,४९५ 5.6.17 तस्माध्यमद्वोग्युज्य ३,३,३५६ 11.12.14 वसान्मत्रकियुक्तस्य १,१,२७७।३,४,४९१।४,४,२१० 11.20.39.6, 4.6

नम्मै स्वलोकं भगवान ३.३.४१४ 2.9.9 वा मन्मनस्काः ४,२,८१ 10,46.1 नावरक्रमांनि ३.४.४५० 11.20.9 नेनाजनाभे ३.1.३४ 5.20.28 तेनेव रात्रं जहि १,१,३९९ 6.11.20 दानमतत्त्रोहोम॰ ३,४,४६८ 10.47.24 दीयमानं न ३,३,३०८ 3,29,13

द्वःसहभेष्ट ३,३,२९२ 10.29.10 देहेन्त्रियास १,४,४९२।४,२,५६।४,४,१८६ 7.1.39 देहोडसबोडमा १,२,५४५ 6.4.25

मं मु मर्च ३,४,४९८ 11.7.6 भारयम्स्यति ४,२,८१ 10.46.6 अंगष्टमात्रं पुरुषं निश्चकर्षं यमो चलात्० १,३,६९३।२,३, । यमेवेपः० ३,२,१३८।३,३,२९६।३,३,३५८।३,४,४३४। EP 3 297 17

योन्यथा सन्तमातमा १.१.३७ 1.74.22 माया द्येषा सया सम्रा० १.१.३४८ 12 339.45

मत्स्यपराणम् ।

अचिन्त्याः खल ये भावाः ० २.१.९२ 113.7

मार्कण्डेयपराणं देवीमाहातस्यम् । ज्ञानिनामचि ३.४.४८६ 2.54 बस्राताकस्य • 3.9.928 1.54

मण्डकोपनिषद ।

अक्षरात्संभवति १.२.५५९ 1.1.7 अग्निर्मार्था ० १.२.५५५ 2.1.4 ज्य परा यथा० ३,३,३२०।१,२,५५५ 1.1.5.6 अहत्यमग्राह्मम् ३.३.२३४ 1.1.6

अन्धन् १.३.६२३ 3.I.1 अवाणो द्यामनाः १.२.५५५ 2.1.2

म्तस्याञ्जायते प्राणः १.२.५५५।१,४.९०८।२,४,१५९, 108,968,200 2.1.3 प्तेरपार्थः ० २,३,३८६,३९३ 3.2.4

कतारमीशमः १.४.९८२ 3.1.3 कस्मित्र भगवः ० २,१,५५४ I.1.3 शीयन्ते चालक १,1,३९४।४,1,४३ 2.2.8 सं वायाचीतिः २.४,१७५ 2.1.3

तदा विद्वान्यवयाये ३.३,२८२ 3.1.3

तमेवेकं जानथ॰ १.३.६०९.६१८ 6.2.5 तस्य भाषा० ३,३,६९० 2.2.10 तस्येष आमा • ३,३,३८० 3.2.3

ते महालोके० ४,३,११६,१३६ 3.2.6 दिष्यो समृतः १,२,५५५ 2.1 2 दे विधे । १,२,५५४ 1.1.4 न चेतरचीणमनः० ३,३,२१५ 3.2.11

न पक्षा ० २.३.१३० ३.१.४ नापि वाचा**० २,३,१३० 3.1.8** नायमाभा प्रवचनेन० ३,३,३५८।३,४,४३४,४६९।

¥, ₹, {418, ₹, ₹8418, 8, 14. 3,2.3 नाषमामा बनहीनेन० ३,३,३९३,३८४।३,४,४९९। 4,2,44 3.2 1

मोबाय ती॰ ३,२,३६९ 1.2.13 Au 47. 1.1, tol 3.2.9 मदंबर्ममृतम् १.३.६१६ 2.2.11 व द्ववीक्षित् १,४,९८३ 1.1.6

8.8.90613.3.39313.3,893 3.2.3 यस्मिन्द्योः १.3.६०९ 2.2.5

येनाक्षरम० १.२.५६७ 2.1.3 यः सर्वज्ञः १.२.५६७ 1.1.9 सचिदानन्दविग्रहम् १.१.२७३ 1.4

सम दह लोका:० २.४.१६४ 2.1.8 सम प्राणा:० २.४.१६३ 2.1.8 सर्वदारेण से विरजाः ४.३.९९ 1.2.13

मैत्रेय्यपनिपद् । हे ब्रह्मणी० १.२.५६६ 6.22 सर्वसात्मा ०२.३.५५ 6.7

याद्यवस्यसम्बद्धाः । अयं हि परमो धर्मः • १,१,६६

योगसत्रम् । अथ योगानुशासनम् ३.३.४४ 1.8

रामोत्तरतावतीयोपनिवत् । वो वै वे मस्य० ३.३.२०८,२२८ 5

वराहपराणम् । त्वं च स्द्र महावाही• २.२,८४ 70.36 वसिष्टस्मृतिः। आचारतीनं न पनन्ति चेदाः ० ३,१,३२

शतपथत्राह्मणम् । आपोऽनुवन्० २,१,२० 6.1.3.2.4 तं होपनिन्ये० १.३.७४७ 11,5,3.13 प्रवेन्दःप्रतिष्टितं चेदः १,२,५९० 10 मुदमवीत् २.१.२० 6.1.3.2.4.6.1.11 यथा ब्रीहियाँ ययो वा १.२.४६४ 10.6.3.2

यदा वे प्ररा:• १,१,३७० 10.3.3.6 स एपोधिर्वेशानरः १,२,५९१ 10.6.1.11 शक्रयजर्वेदसंहिता । अतो ज्यायांश्च १,१,२८१ 31.3

प्रताचानस्य ० १.१.२८० ३१.३ पुरुष प्रेयं • 1,1,२८० 31.2

श्वेताभ्वतरोपनिपद् । धवामेकामः १.४,८८६ 4.5 भनो संदः • 1,४,८८६ 4,5 अपाजिपादी जयन:० ३,२,११७,१३० 3.19 भादित्यवर्णम् १.४,९१४ 3.8 आसाममात्राः १२,३,५६,६६ 5.8 प्रयो भग्नरे 1,1,2,4 4.8 क्षति प्रमृतम् १,४,८०३ 5.2 ft und nu. 1.1

ज्ञाती हावजी० १,४,८०२ 1.9 बहुंबासिः १,४,८०० 4.2 तमेव विद्याल २,३,११८।१,३,६६८।१,४,९४५।१,२, १०८ 3.8 संबोदन्याः २,३,१३६ 4.6

ते प्यानयोगानुगताः १,४,८७२ 1.3 न तस्मश्राभ्यधिकथ ३.२.१८७।३,३,२८३।४,३,१४२।

न तःसमश्राभ्यधिकश्च ३,२,१८७।३,३,२८३।४,३,१४ ४,४,२०८ б.8

न तत्र सुर्यो भाति० १,३,६८८ 6.14 निष्ठलं निध्विवस्० १,३,२२०१२,१,९१ 6.19 इर सुपर्या० १,४,८०० 4.6

परास्य प्रक्तिविविधेय ध्रूपते ४,४,१९४।४,४,२०६ б.8 यो योनिम० १,४,८७३ 5.2

वालामञ्चतभागस्य ॰ २,३,६५ 5.8 पृश्च इव स्तन्धः ३,२,१८८ 3.9

चेत्राहमेतं० १,४,८६७ 3.8 साक्षी चेता केवलः ४,४,१९० 6.11

एप उ एव साञ्च० ३,३,२९६ 3.8

सर्वसारोपनिपत्।

ससं विज्ञान० १,१,२७३ 3 फटोपनियत ।

शतायुषः पुत्रपीत्रान् ३,२,७७ 23

सांस्यकारिका । मडप्रकति० १.४.८९२ ३

सामान्यकरणवृत्तिः ० २,४,१७४ 20

्र कूर्मवुराणम् ।

मसमा सह ते सर्वे ३,३,३१७,४,३,११५ ए. सं. १२,२६९

अनिर्दिष्टस्टलानि वाक्यानि । भक्तिक्षेत्रं न्होति प्रवासमः २,२,३९३

भणुः स्मृतः १,३,६००

अविदाया मन्यते ३.२.८१ अस्य चैव तेन मांसं० वेदे ३,९,९७ आकाशक सर्वगतस ३.२.८८ भागेडणं गोवप० ३.२.८५ इन्डो बेबस्ततः ३.४.४०८ वर्ता कारियता होरे: १.१.१०२ क्रचितक्क्याण्यो दक्षिणाः ० ३.४.५०२ कवाचे कर्मभिः पक्रे० ३.४.४८२ जन्मान्तरसहस्रप० ३.३.२९२ जेयस १.१.१ वय तथा है व जनगनित ३.१.१६ क्रम मः परमात्मा हि० २.३.१३६ तस्य पञ्चा दायमपयन्ति० ४,१,४० तस्याभिष्यानात्ततीयं० ३,२,८८ मस्याचिरेवाग्नि: ३.३.१३४ र्ज तथा वशोपास**ने० ३.३.३**०७ तं विदिश्वा प्राह्मणो भवति ३.४.४०३ तनीयं सर्वेभतस्यं १,२,५९५ प्रधाने विश्वते बहिः ३.१.३० ขอมี มหละ ร.จ.५९५ मनुर्वेवस्वतः ३,४,४०८ यच द.खेन ३,४,४६१ समी वेवस्वतः ३.४.४०८ यदस्य कर्मणा ३.३.२०६ aneresio 1.3.444 यत्रो यजमानः २,३,११३ यस्य चेत्रध चेत्री च ३.१.४५ यात्रजीवस्त्रिरीयं जहवात ३,४,४३९ विक्रोस्त द्वीवि स्वावि० १.२.५९५ स र्राव्यास्यासासि वरियापे ३.४.४३५ स सर्व भवति ३,१,२९

संसर्वेत: बर्ज रोपी: ० ३.१.६१